

مجلة فصلية تُعنى بمسائل الترجمة وثقافة الشعوب تصدر عن وزارة الثقافة - الهيئة العامة السورية للكتاب السنة السابعة - العدد/22/ شتاع 2021

رئيس مجلس الإدارة وزيرة الثقافة الدكتورة لبانة مشوّح

المدير المسوول المدير المساوول المدير العام للهيئة العامة السورية للكتاب د. ثائر زين الدين

رئيس التحرير حسام الدين خضور

> مديرة التحرير عبلة العطار

أمينة التحرير غريس غريس

هيئة التحرير

زياد عودة

عبد الكريم ناصيف عياد عيد

د. فريد الشحف

د. معين رومية

د. نورا آریسیان

الإخراج الفني ريما محمود

التدقيق اللغوي محمود يوسف

الإشراف الطباعي أنس الحسن

## دعوة إلى المترجمين والكتاب والباحثين

ترحب هيئة تحرير مجلّة «جسور ثقافية» بإسهامات المترجمين والكتّاب والباحثين في مسائل الترجمة وميادين المعرفة الإنسانية وتأمل أن يراعوا الشروط الأتية في موادهم:

- أن تكون الإسهامات الإبداعية مترجمة من لغاتها الأصلية الافي حالة اللغات التي يتعذر نقلها مباشرة مثل الصينية واليابانية والكورية والهندية وأمثالها.
- أن تكون إسهاماتهم موثقة بالإشارات المرجعية وفق الترتيب
   الأتي:

اسم المؤلف - عنوان الكتاب - دار النشر والتاريخ - رقم الصفحة - اسم المترجم.

- تأمل هيئة تحرير المجلة من الكتاب أن يرفقوا إسهاماتهم بتعريف موجز لهم.
- وتأمل أيضاً أن تردها الإسهامات منضدة على الحاسوب ومراجعة من كاتبها، وألا تكون منشورة ورقياً أو إلكترونياً سابقاً.
- تلتزم هيئة التحرير بإعلام الكتاب عن قبول إسهاماتهم خلال شهر من تاريخ تسلمها، ولا تعاد إلى أصحابها في حال عدم قبولها.

يرجى توجيه المراسلات إلى المجلة على العنوان الآتي: الجمهورية العربية السورية ، دمشق ، الروضة ، الهيئة العامة السورية للكتاب رئيس تحرير مجلة جسور ثقافية

أو على البريد الإلكتروني jousssour@gmail.com

المواد المنشورة في الجلة تعبر عن آراء أصحابها. ولا تعبر بالضرورة عن رأي الجلة والهيئة العامة السورية للكتاب. وترتيبها يخضع لاعتبارات فنية.

سعر النسخة: 500 ل.س

|                       | المحتوى:                                                                                                       |  |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 5                     | مُفتَتَح الجسور: الترجمة بين التنظير والتطبيق، الدكتورة لبانة مشوّح، وزيرة الثقافة                             |  |
| 7                     | أول الجسور: الترجمة واقع وآفاق، حسام خضور، رئيس التحرير                                                        |  |
| 9                     | بطاقة فنان: إدوارد مانيه                                                                                       |  |
|                       | جسور الفكر: دراسات الترجمة                                                                                     |  |
| 15                    | ترجمة المعارف العلمية إلى العربية ( الواقع، والتحديات والآفاق)، تأليف: د. أكرم عودة، ترجمة: د. محمد عرب صاصيلا |  |
| 29                    | النظريّات الاستدلاليّة في خدمة تعريب المصطلح، د. ورد حسن وريتا رماح                                            |  |
| 37                    | نظريات اكتساب اللغة، تأثيف: سوزان غولدن مايدو، ترجمة: صفاء طعمة غزول                                           |  |
| 45                    | نزار عيون السود قصَّة أربعين عاماً من عشق لغويَّ، حوار؛ غريس عباس                                              |  |
| شخصية العدد           |                                                                                                                |  |
| 51                    | تِري إيغلتن «مقدمة: ماالأدب؟»، تأليف: تِري إيغلتن، ترجمة: د. عدنان عزوز                                        |  |
| 65                    | مأزقنا ليس مزحة في «فكاهة» تِري إيغلتن، تأليف؛ كيران سيتيا ، ترجمة؛ رزان يوسف سلمان                            |  |
| 71                    | تري إيغلتن: فلسفة أصيلة ضد الكآبة، ناظم مهنا                                                                   |  |
| 79                    | «الإرهاب المقدس» التواطؤ بين الغرب و«أعدائه» الأصوليين (، لبيبه صالح                                           |  |
| 85                    | تِري إيغلتن وحنينه الملتبس إلى ماركس، د . علي محمد إسبر                                                        |  |
| 99                    | تعلّم كيف تقرأ القصيدة، تأليف: تِري إيغلتن، ترجمة: كارولين توماس                                               |  |
| 103                   | تِري إيغلتن في الأدب الروائيّ البريطانيّ الحديث، تأليف: زاخاري ليدر ، ترجمة: حسام الدين خضور                   |  |
| جسور الثقافة          |                                                                                                                |  |
| 113                   | جمجمة فرويد الطفل «عُصاب نفسي قوي»، تأليف: ميشيل أونفراي، ترجمة: د. غسان السيّد                                |  |
| 125                   | فكرة التقدم، تأليف: فرانسيس سيدني مارفن، ترجمة: علي عيسى داود                                                  |  |
| 137                   | الطفل والموت، تأليف: كريستيان أوليفييه ، ترجمة: عبلة العطّار                                                   |  |
| 143                   | هل أخذ الإغريق أفكارهم من الأفارقة؟، تأليف: جوش كلارك ، ترجمة: عدنان المتني                                    |  |
| 149                   | الموسيقا: تردد الراحة، تأليف: إريك بيغاني، ترجمة: جمال الورعة                                                  |  |
| جسور ا <b>لإبد</b> اع |                                                                                                                |  |
| 159                   | (قصة قصيرة): راية سامارا، تأثيف: سفيتلانا سافيتسكايا، ترجمة: د. ثائر زين اللدين                                |  |
| 183                   | الشرفة، تأليف: هيرمان ملفيل، ترجمة: فاديا جادو العوام                                                          |  |

| 199 | عضو مستقل، تأليف: هاروكي موراكامي، ترجمة: هدى شاهين                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 227 | العُشبة، تأليف: أمريتا بريتام، ترجمة: تانيا حريب                                    |
| 235 | من مذكرات الأنسة جين بيتمان (١٩٧١)، تأليف: إرنست جيمس جينز ، ترجمة: براءة زين الدين |
| 249 | جنية الغابة، تأليف: لوارنس روشلو، ترجمة: فتيحة مرابط                                |
| 253 | زيارة إلى الكنغر في يوم مشمس، تأليف: هاروكي موراكامي ، ترجمة: تماضر الدهنه          |
| 261 | (شعر): لا شك ذات يوم، تأليف: أتاول بهرم أوغلو، ترجمة: أحمد الإبراهيم                |
| 269 | أربع قصائد، تأثيف: إدوارد أسادوف، ترجمة: د .نوفل نيّوف                              |
|     | جسور الألفة                                                                         |
| 277 | قراءة في كتاب: رواية «كافكا على الشاطئ»، د. باسل المسالمة                           |
| 281 | قراءة في كتاب: المدارس والتيارات الأدبية، أحمد علي هلال                             |
| 287 | اصدارات عالمية في دراسات الترجمة، إعداد وتقديم: مديرة التحرير                       |
| 289 | آخر الجسور: الأيام العالمية آليات عمل ثقافي مجربة، حسام الدين خضور                  |



Manet, Flowers in Crystal vase ,1882



الدكتورة لبانة مشوّح وزيرة الثقافة

## الترجمة بيث التنظير والتطبيف

إذا كان مما يُرام من الترجمة إقامة تواصل فكري ومعرفيّ بين الشعوب، أي إزالة الحواجز الثقافية بتجاوز العوائق اللغوية، فإنّ تعدّ النظريات والمقاربات والرؤى التي تتناول الفعل الترجميّ وما نجم عنها من تعقيدات وتداخلات تنظيرية وإبهام مصطلحي وسوء فهم، أوجد نوعاً آخر من الحواجز بين المترجم والنص، ما أدى في كثير من الأحيان، ولا سيما لدى المترجمين المبتدئين أو لنقل غير الضليعين بتلك المهنة النبيلة، إلى نوع من التشتّت والضياع في معرفة معاييرها الدقيقة التي يمكن أن تكون بوصلة توجِّههم لتبنّي أفضل الخيارات وأسلم المهارسة.

يرى بعض المنظرين أن الترجمة عملية لسانية بحتة، وأنّ العمل الترجميّ لا بدّ له من أن ينتقل من مفهوم «الفن» إلى كونه فعلاً ممنهجاً خاضعاً لأسس وقواعد اللغة الأصل واللغة الهدف؛ وهو ما عُرف منذ خمسينيات القرن الماضي بالنظرية اللسانية للترجمة، والتي اعتمدت الجملة وحدة أساسية للعمل الترجميّ. انبثقت هذه النظرية من رحم الأسلوبيات الحديثة التي أسّسها شارل بالي. أمّا أوّل من أطلق النظرية اللسانية في الترجمة فهما الكنديان جان داربلني (Jean.Paul Vinay) و جان بول فين (Jean.Paul Vinay).

ومن جهة أخرى، يرى أصحاب النظرية التأويلية في الترجمة، التي هي امتداد للنظرية اللسانية، وجوب مقارنة اللغات من حيث نظامها اللساني، مع التركيز الأكبر على الترجمة السياقية وعلى تحليل المعنى كما يظهر في النص أو الخطاب، فابتعدوا بذلك عن اللسانيات البنيوية والتوليدية ليقتربوا من اللسانيات النصية.

ظهرت النظرية التأويلية في المدرسة العليا للترجمة والترجمة الفورية في باريس، وتبلورت في نهاية السبعينيات من القرن الماضي. ومن أهمّ منظّريها دانيكا سيليسكوفيتش وماريان ليدرير.

أمّا نظرية الهدف، فهي أقرب إلى الوظيفية. أسّسها اللساني الألماني هانز فرمر (2010 ، 1930) الذي رأى أنّ الترجمة بشقيها التحريري والفوري فعل إنسانيّ إراديّ له هدف محدّد يُمليه موقف محدّد، ويشكّل المتلقي واحتياجاته التواصلية وتوقّعاته وثقافته ومدى معرفته بالعالم أحد أهم العوامل التي يُحدّد الهدف على أساسها. وبما أن الفائدة من الترجمة هي الهدف، فإن «نظرية الهدف» يمكن أن تنطبق على أي نوع من أنواع الترجمة.

ولا ننسى ما يسمى بالدراسات الترجمية والنظريات متعددة النظم، والنظرية السيميائية في الترجمة، والمقاربات الرديفة للنظريات الأدبية التي تصحّ في الترجمة الأدبية دون سواها، إلخ...

واقع الأمر أن أحداً لا يملك وصفة سحرية يعمّمها كي يعتمدها المترجمون ليخرجوا بأفضل النتائج. ذلك أنّ لكل نوع من أنواع الترجمة خصائصه المميزة ومقوّماته وشروطه التي ينبغي التقيّد بها والعمل بموجبها؛ وهي خصائص متغيّرة بحسب اللغة المصدر واللغة الهدف. كما أنها متبدّلة تبعاً لنوع النص المصدر المراد نقله إلى اللغة الهدف؛ فترجمة نص علميّ تخضع لمعايير معيّنة لا بدّ للمترجم من أن يتقيّد بها، وهي تختلف اختلافاً جذرياً عن تلك التي تخضع لها ترجمة النصّ الإعلاميّ الذي يتّصف بسمات خاصّة تميّزه عن سواه من النصوص، لا بل تكاد تجعله مع النص العلمي على طرفيّ نقيض، وتقتضي ترجمته معرفة تلك السمات، واتّباع منهج دقيق محدّد يتيح التعامل معها للخروج بأفضل النتائج وبما يتناسب وخصائص اللغة الهدف.

وكذا هي الحال بالنسبة إلى النصّ الأدبيّ الذي لـه مقوّماته وسماته. بـل إنّ النص الأدبي يختلف باختلاف جنسـه؛ لا بل باختلاف أسلوب الأديب ولغتـه في الجنس الأدبيّ الواحد، أي باختلاف سمات إبداعه. ولدى مُنظّر مثل إدموند كاري، ليست الترجمة عملية لسانيـة بل عملية أدبية، أي أن مترجـم القصيدة لا بدّ أن يكون شاعراً. وبما أنّ القصيدة نقيض اللغـة العاديـة، إيصاله، لا بدّ أن تكون حصيلة الترجمة وفق السوية عينها من الإبداع والتجديد.

ولترجمة الشعر قصّة أخرى....



## حسام الدين خضور رئيس التحرير

## الترجمة واقع وأفاق

تـزداد أهميــة الترجمـة وتتوسع دائرة عملها، وهــي جزء من عمل اللغـة في حياتنا المعاصـرة، وهو الجزء الأكثر حيوية وفعلاً في الواقع لأنه الجزء المشترك بين اللغات كافــة. وإذا حاولنــا أن نشبهها بالمشتـركات بين الدول والشعــوب ولغاتها، فيمكننا أن نصفهــا بأنها لغة العالم. فالناس مختلفو اللغة يتواصلون ويتفاهمون بوساطة الترجمة. لولا الترجمة لما فهم الناس بعضهم بعضاً، ولما تبادلوا معارفهم وآدابهم وثقافاتهــم، وربما لأفنتهـم الحروب والنزاعات. لندع هذا يتأملــه الباحثون في العلوم الإنسانية، ونأتي إلى موضوعنا: الترجمة واقع وآفاق في جزء عزيز من العالم هو وطننا، هــو الدولة السورية المعترف بها عربياً ودولياً، التي بموجب القانون الدولي يجب على العالم أن يهبُّ للدفاع عنها وحماية سيادتها، مع أن الواقع يشهد خلاف ذلك.

الواقع: تتوزع الترجمة في بلدنا على مجموعة من الأعمال، هي:

1. الترجمـة التحريريـة، وتعمـل لصالح دُور النشــر العامة والخاصـة وللسوق العربية والدوليـة، ويعمل من السوريين في هذا الحقل المئات، في لغات مختلفة ولا سيما الإنكليزية والفرنسية والروسية والإسبانية وقلة قليلة في لغات أخرى.

يضاف إلى هـؤلاء، المترجمون الموظفون فـي المؤسسات العامـة والخاصة، الذيـن يعملـون لديها بصفـة مترجم، ويحتـاج عملها إلـى ترجمة الوثائـق، وإلى المراسلات مع نظيراتها في دول أخرى.

يضاف إلى هؤلاء أيضاً، العاملون في الجامعات الوطنية والمعاهد التي تدرس الترجمة بأنواعها، والتي ترفد سوق الترجمة بعاملين مؤهلين أكاديمياً للعمل في حقل الترجمة.

يضاف إلى هـؤلاء أيضاً، العاملون في الترجمـة المحلفة، وقد توسـع عمل هذا الجزء بسبب أزمة اللاجئين التى فتحت سوقاً واسعة للعاملين في هذا الحقل.

 الترجمة الفورية، تعمل هذه الفئة لصالح المؤتمرات والمنتديات واللقاءات مع الوفود، وفي الإعلام المرئي والمحكي.

يُضاف إلى هذه الفئة، العاملون في السياحة كأدلاء سياحيين، وقد تدهور هذا القطاع كثيراً بفعل الحرب الإرهابية على بلدنا.

الهيكلية التنظيمية، لا يوجد هيكل تنظيمي لهذه المهنة الإبداعية في وطننا إلا من إطار غير فاعل في اتحاد الكتاب العرب، يضم عشرات المترجمين في جمعية الترجمة. هم كتاب، ويعملون حصراً في الترجمة التحريرية، في مجال الكتاب على أنواعه: الأدبي والفكري والعلمي والفني.

الموارد المالية متباينة إلى درجة كبيرة. فالدخل يتوقف على الجهة التي يعمل المترجم معها: داخلية، خارجية، عربية أم أجنبية، وفي هذا الإطار أيضاً ثمة سماسرة ووكلاء ينهبون المترجمين.

في السوق الداخلية، التي ينبغي أن تكون الأجور فيها موحدة للمهنة الواحدة، يوجد تباين بين مؤسسة وأخرى حتى في القطاع العام. تعرفة الترجمة والكتابة في اتحاد الكتاب العرب أدنى منها في الهيئة العامة السورية للكتاب بنحو ستة أمثال.

الخلاصة، لا يوجد قانون ينظم شوّون هذه المهنة الإبداعية التي يعمل فيها المئات، وربما أكثر كثيراً، كلياً أو جزئياً. وتسهم في الدخل الوطني قليلاً أو كثيراً من خلال مساهمتها في صناعة النشر التي تعتمد في جانب منها على الترجمة.

في الآفاق، الآفاق تتوقف على انتصارنا في الحرب التي تشنها الإمبريالية الدولية على بلدنا بالاحتلال المباشر ودعم المنظمات الإرهابية.

فإذا تسنى لنا أن ننتصر، وسننتصر، يمكننا أن نقول، بثقة، توجد آفاق رحبة لتطوير مهنة الترجمة تسهم فيه بدعم الدخل الوطنى من خلال صناعة المؤتمرات، فموقع بلدنا ومناخه ومواردنا البشرية تمكننا من الاستثمار في هذا الميدان. ربما ثمة نقص في البنية التحتية، لكنها سرعان ما تتوافر.

إن توسع الترجمة سيدفع باتجاه نشوء مهنة جديدة في الكتابة، هي مهنة التحرير. في الواقع لدينا كفاءات عالية في اللغات الأجنبية، لكن أصحاب تلك الكفاءات يفتقرون إلى معرفة العربية وأصولها وأساليبها. الترجمة التحريرية جزء من مهنة الكتابة، وهؤلاء لا يجيدون الكتابة بالعربية. الحاجة إلى الترجمة ستدفع في هذا الاتجاه حتماً. ونحن الآن في مديرية الترجمة، في الهيئة العامة السورية للكتاب، نلاحظ هذا الخلل ونعمل على معالجته بما تيسر، لكن الحل العملي هو مكتب تحرير يتكون من خبراء في اللغة العربية يمكنه معالجة النص المترجم بطريقة تخلصه من عيوبه.

إن توسع الترجمة وتزايد أهميتها يفترضان تأسيس مركز وطني للترجمة يحررها من التنازع في المصالح مع التأليف، الذي غالباً ما يحل لصالح التأليف. يضاف إلى ذلك أن الترجمة عمل والتأليف عمل آخر، فطرائق التعامل معهما مختلفة.

في الآفاق المرئية، يمكن تأسيس اتحاد خاص للمترجمين يرعى المهنة ويرعى حقوق العاملين فيها. هذا الاتحاد خير آلية لتوحيد ترجمة المصطلح في الأقل وطنياً، حيث توكل إلى لجنة خاصة في الاتحاد العمل على هذه المسألة التي تؤرق المهتمين باللغة العربية. □



## يطاقة فنان:

## إدوارد مانيه Édouard Manet

(23 كانون الثاني 1832 - 30 نيسان 1883م)

يُعـدُّ مانيـه من أكثـر الفنَّانين إثـارةً للجدل في عصـره، وقد ترفَّع عـن آراء منتقديـه ليثبت موهبته الحقيقيَّة التى استحقَّت الاقتداء.

لنتعرَّف الآن هذا الفنَّان الذي وصل إلى ذروة النجاح على الرَّغم من الانتقادات الهائلة التي وُجِّهت إليه...

وُلد في باريس، في كنف أسرة بورجوازيَّة ميسورة الحال.

يمـدُّ مانيـه أحد أوائل فنَّاني القرن التاسع عشر، الذيـن قاربوا موضوعات الحيـاة المعاصرة، وكان شخصيَّة محوريَّة في الانتقال من الواقعيَّة إلى الانطباعيَّة.

حاول مانيه دراسة الفنِّ في بداية حياته، لكنَّ والديه رفضا ذلك، فعمل تلميذاً بحَّاراً مدَّةً من الزمن، ثمَّ حاول بعدها دخول المدرسة البحريَّة لكنَّه أخفق في اجتياز الامتحان، فقرَّر وقَ ف حياته على فنِّ التصوير.

درس مانيه مع أنتونان بروست، وزار بلاداً عدَّة، منها هولندا وألمانيا والنمسا وإيطاليا وإسبانيا، ومتاحفها وأماكن الفنّ فيها، وكوَّن علاقات طيّبة مع رجالات الفكر والأدب، أمثال الشَّاعر بودلير والكاتب إميل زولا. درس الفنَّ في مرسم توماس كوتورو، ولازم متحف اللوڤر.

أشارت بواكير أعماله؛ **لوحتا الغداء على العشب و أوليمبيا** جدلاً عظيماً، لكن كانتا بمنزلة نقطة تجميع للرسَّامين الشبَّان الَّذين سيخلقون الانطباعيَّة لاحقاً.

على الرَّغم من أنَّه ابتدأ حياته كلاسيكيّاً، إلَّا أنَّه تمتَّع بالجرأة الضروريَّة لكلِّ فنَّان مبدع، ووصلت جرأته إلى درجة التحدي، فعده الفنَّانون الشبَّان زعيماً وقائداً روحيّاً لهم. وكان مانيه يقول لهم: «في أي شكل ترونه ابحثوا عن النور القوي والظلّ القوي، أمًّا الباقي فهو آت من تلقاء نفسه...» لذا كان هو مركز الدائرة التي تحلّق الفنَّانون الشبَّان حولها، أولئك الذين نشأت عن منا قشاتهم وأعمالهم المدرسة الانطباعيَّة.

وطَّد مانيه أفكار معلِّمه غوستاف كوربيه، الَّذي كان يدعو الفنَّانين إلى الخروج من المراسم إلى الطبيعة، لا بل زاد عليها، إذ قال: «حينما أصل إلى المرسم فكأنَّني أدخل قبراً».

اهتم بالموضوعات الواقعيَّة؛ فكان يصف حياة البورجوازيين اليوميَّة حتَّى سُمِّي (مصوِّر الحياة الحديثة)، وصوِّر لوحة «الموسيقا في حديقة التويلري»، وهي الحدائق التابعة لقصر اللوڤر، وفي لوحته يُشاهد بوضوح: الشَّاعر بودلير، والكاتب غوته، والموسيقيّ باخ.

تعدَّدت اتَّجاهات مانيه الفنيَّة كثيراً؛ فهو المبدع الحقيقيِّ للفنِّ الحديث، والزعيم الواعي للانطباعيَّة من جهة، وهو الوجه الأخير في الفنِّ الكلاسيكيِّ العظيم من جهة أخرى، ذلك الفنِّ الذي استقى منه موضوعاته، لكنَّ تقاليد العصر كانت تنظر بكراهية إلى إفراطه في استعمال حريَّته الثقافيَّة.

اشترك مانيه في صالون باريس لعام 1861 بلوحته «كيتاررو»، وحصل على لقب الشرف.

تأثّر مانيه بالانطباعيين وأقنعوه ببعض آرائهم، ففي عام 1874 ذهب مع رونوار ومونيه إلى ضاحية باريسيَّة قائمة على ضفاف نهر السين، حيث رسم بعض اللوحات حسب مفاهيم الانطباعيَّة، وأهمّها

«موعد البحار»، وهي في متحف الفنون الجميلة

في تورني، كما تُعدُّ لوحاته «البار في ملهى

الفولي برجيه» و«أرغانتوي» و«سكّة

الحديد» من اللوحات الانطباعيَّة الصِّرفة أيضاً. كما عرض مانيه في صالة نادار مع أفراد الجمعيَّة المغفلة للتصوير والنحت والحضر، وقد بدا في هذه المرحلة

أكثر ارتباطاً بذاتيته وبالعصر الذي يعيش فيه، فصارت ألوانه أشدَّ إشراقاً

وأكثر تأثّراً بنور الشمس، وإن أنكر في البداية

كونه انطباعيّاً.

Manet, The Railway, 1873

إنَّما، لم يهمل مانيه الموضوع على حساب الشكل، بخلاف الانطباعيين الذين كانوا أوَّل من اتَّجه نحو الشكل وأهملوا الموضوع، واستمرُّوا فيه حتَّى كان الفنّ المجرَّد.

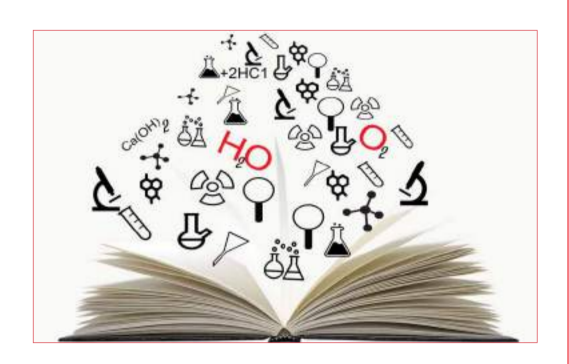
اشته ر مانيه في كلِّ الأوساط الراقية، حتى إنَّ كليمنصو نفسه كان يدافع عنه ويوصي بشراء لوحاته. وفي عام 1881، لمَّا صار صديقه بروست وزيراً منحه وسام جوقة الشرف بدرجة فارس.

قال عنه بودلير: «إنَّه الفنَّان، الفنَّان الحقيقيّ الذي استطاع أن يرينا ويفهمنا كم نحن عظماء وشعراء حتّى ونحن نضع ربطات العنق ونلبس الجزمات اللامعة».

اختيرت لوحات العدد من رسومات الفنان مانيه.



# جسور الفعر





## ترجمة المعارف العلمية إلى العربية: الواقع، والتحديات والأفاق

تأليف: د. أكرم عودة ترجمة: د. محمد عرب صاصيلا

د. أكرم عودة (Akram Odeh) أستاذ في كلية اللغات الأجنبية بالجامعة الأردنية.

#### 1 - مقدمة

تبقى الترجمة الوسيلة الرئيسة لاستيراد كل أنواع المعارف العلمية إلى اللغة العربية. وقد أصبح وضع الترجمة من العربية وإليها من الأمور المُسنَتَجِدَّة منذ عقدين من الزمن. وكما لخَّص الأمر جاكموند (الترجمة من العربية وإليها من الأمور المُسنَتَجِدَّة منذ عقدين من الزمن. وكما لخَّص الأمر جاكموند (Jacquemond). وإن بعض تقارير الهيئات الدولية والعربية كانت توحي بأن «الترجمة إلى العربية كانت دائماً قليلة، ومتأخِّرة، جداً، وأن الكتب التي ينبغي ترجمتها لم تُترجَم مطلقاً، أو أنها لم تُترجَم قط كما ينبغي (Jacquemond) (Jacquemond). وإلا أن تقارير أخرى رسمت واقعاً إيجابياً، فأشارت إلى أن عدداً تراوح بين 2000 و2000 عنوان تُرِّجَم إلى العربية، سنوياً، إبَّان السنوات العشر الأخيرة (15: 15) (Glasson Deschaumes, 2012 ألى العربي الإسلامي لا يتعلق إلاً أنه قد يكون من الحكمة التذكير بأن نقل المعارف إلى لغة المجتمع العربي الإسلامي لا يتعلق بعالمة واحدة. فالأمر هنا يتعلق ، بالعكس، بعالم معقد مؤلَّف من كل أنواع النظم السياسية والاقتصادية، ومن جماعات لغوية وثقافية ودينية (17: (Béligh, 2013). إن من المؤكَّد أن العالم العربي مجموعة جغرافية ممتدة جداً، إلَّا أن هذا الفضاء موشَّى بتناقضات ديموغرافية وأخرى متصلة بمستويات التعليم والأمية والغني بالموارد الطبيعية.

<sup>•</sup> أستاذ جامعي ومترجم سوري.

#### 2 - تجربة معيشة

هـل سيكون العالم العربي قـادراً على مواجهة تحدي ترجمة المعارف العلميـة الحديثة؟ وهو الذي لا يمر الآن في تجربتـه الأولى لنقل المعارف إلى اللغة والثقافة العربيتين؟ لقد شرّع العرب، في القرنين الثامن والتاسع، في مشروع ترجمة مؤلَّفات علمية وفلسفية فارسية وهندية ويونانية دُمِجَت في الحضارة العربية، وأدّت إلى ما يُسمَّى تقليدياً «حركة البناء العلمي» (30 :Salama-Carr, 1990). وعُدَّ بيت الحكمة العباسي إحـدى أولـى مدارس الترجمة في التاريخ الإنساني (213: 2003). وقد سمحت هـنه الحركة بتأسيس حضارة ساطعة في القرون الوسطى، التي انتقل مركز الترجمة العالمي، في نهايتها، من بغداد إلى طليطلـة (213: 1995). بعـد ذلـك بقرون عدَّة، بزغـت «حركة البعث العلمـي» في القرن التاسع عشر. وبُنينت هذه الحركة عبر اللجوء إلى ترجمة المؤلفات العلميـة الأوروبية، ولا سيَّما المكتوبة منهـا بالفرنسيـة والإنجليزية. إلَّا أنَّ هذا المشروع لم يُؤدِّ إلى النتائـج المتوقعة منه. فالعالم العربي كان يعيش جموداً علمياً ناجماً عن انحطاط الإمبراطورية العثمانية، ويتهيّاً لدخول عصر الاستعمار والتجزئة الحغرافية السياسية.

تنهض بجهود ترجمة المعارف العلمية إلى اللغة العربية، في الوقت الحاضر، برأي شدًادي، أربعة نماذج من المشاريع (98) (1000). فتمّة، أولاً، ترجمات الأفراد والمؤسسات على المستوى المحلي في بلد ما. وتأتي، من ثمّ، عمليات النقل التي تبادر إلى القيام بها وتقودها الحكومات على الصعيد الوطني. وهنا يجري الحديث عن مراكز متخصّصة في الترجمة، ناشئة عن مشروعات ترجمة تموّلها الدولة. وثمة، أيضاً، منتجات الهيئات التابعة لجامعة الدول العربية، كالمنظمة العربية والثقافة والعلوم (أليكسو). وتنصبُّ جهود هذه الهيئات على ترجمة المصطلحات العلمية العربية وتوحيدها، ونشر المؤلفات التي تعنى بالمصطلحات. وأخيراً، ثمّة ترجمات تبادر إليها وتموّلها المؤسسات الدولية والسفارات الأجنبية في العواصم العربية. وقد موَّل معهد غوته بين عامي 1995 و 2011 ترجمة 89 عنواناً من الألمانية إلى العربية (Naggar, 2011). وينبغي، أيضاً، الإشارة إلى الترجمات التي دعمها الاتحاد السوفييتي، وأغنت المكتبة العربية بالعديد من المؤلفات، ولا سيَّما تلك التي تنشر الأيديولوجية الشيوعية. أما مشروع الترجمة الأخير فهو برنامج ترادأراب (Tradarabe)، وهو مشروع دعم للترجمة من الفرنسية إلى العربية، بادرت إليه وقادته وزارة الخارجية الفرنسية. ويشتمل على قاعدة بيانات تحصي العناوين المترجمة من الفرنسية إلى العربية إلى العربية، وناشريها، ومترجميها (MAE, 2013).

#### 3 - واقع الترجمة في العالم العربي

عرف العقد الأخير مناقشات واسعة على نحو غير مسبوق حول الحالة الراهنة للترجمة من العربية وإليها، وانتقال المعارف. ومن الممكن تصنيف الدراسات التي جرت في هذه المرحلة في فئتين. فمن جهة أولى، نجد الدراسات المُنذرة بالخطر والمتشائمة. وهذه، بين دراسات أخرى، حالة تقريري برنامج الأمم المتحدة للتنمية لعامي 1909 و2003، وتقرير اليونسكو لعام 2006. ومن جهة أخرى، نلاحظ وجود

بحوث مُطَمئنة تخلص إلى القول بواقع إيجابي، في الوقت الذي تشير فيه إلى عوائق نقل العلوم إلى اللغة العربية. وهذه، في سبيل المثال، حالة دراسة مؤسسة الملك عبد العزيز التي أُنجِزَت عام 2012، ونشر ريتشارد جاكموند تقريراً عنها في مجلة (Transeuropéennes Jacquemond, 2012).

#### 3-1 - التقارير المتشائمة

نشر برنامج الأمم المتحدة للتنمية، في 1999 و2003، تقريرين سلبيين جداً عن الترجمة من العربية وإليها، اعترضت عليهما بشدة النخبة العربية والمستعربة. ويؤكد تقرير عام 1999 أن «العدد الإجمالي للمؤلَّفات المترجَمة في العالم العربي منذ عهد الخليفة المأمون (786–833 بعد الميلاد) في القرن الحادي عشر، بلغ نحو عشرة ألاف، وهو ما يعادل حجم الترجمات المُنتجزَة في إسبانيا في عام واحد» (Badran, 2006:171). أما تقرير عام 2003 فيؤكد أن «اليونان، بلد الأحد عشر مليوناً من السكان، وهو ما يعادل أقل بخمس وعشرين مرة عدد سكان العالم العربي (285 مليون نسمة في 2003)، تترجم من الكتب إلى لغتها أكثر من الاثنتين والعشرين دولة عربية» (PNUD, 2003).

ويذكر جنجار (Janjar) (عام 2013) دراسات أخرى كارثية بمقدار أكبر. الأولى، المستمدة من بحث ظهر عام 1999 لجلال شوقي، تشير إلى أنه «في سنة 1986، في سبيل المثال، تُرجِم في العالم العربي 268 عنواناً مقابل 462 عنواناً في «الكيان الصهيوني»، الذي يقل عدد سكانه خمسين مرة عن عدد سكان العالم العربي» (Shawqi, 1999: 2). أما الثانية فمأخوذة من مؤلَّف بعنوان «الخطة القومية للترجمة»، نشرته المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم (ALECSO, 1997: 124)، وهي هيئة تشكل جزءاً من الجامعة العربية. وتشير هذه الدراسة إلى أن كمية المؤلَّفات المترجمة إلى العربية منذ عهد الخلافة العباسية تساوى عدد الكتب المترجَمة في إسبانيا في سنة واحدة (ALECSO, 1997: 124).

وفي 2006، نشرت اليونسكو تقريراً عن العلم في العالم العربي، رسم مؤلِّفه، عدنان بدران، لوحة متشائمة تتعلق بواقع العلوم في المنطقة العربية. وشدَّد على أهمية الترجمة لمعالجة تخلَّفه. ولما فحص بدران حالة الترجمة في المنطقة العربية قدَّم إحصاءات وذكر مقارنات مثيرة للقلق.

واليوم، يبلغ عدد المؤلّفات المترجَمة إلى العربية نحو خمسة لكل مليون ساكن. وفي سبيل المقارنة، يترجَم حالياً في إسبانيا إلى اللغة الإسبانية 920 مؤلّفاً لكل مليون ساكن. ولأخذ مثال آخر، ينشر المؤلّفون العرب في المنطقة العربية نحو 6500 مؤلّف، سنوياً، مقابل 102.000 في أمريكا الشمالية (,2006 مؤلّف، سنوياً، 171-172

غير أن بعض الباحثين دحض الدراسات سابقة الذكر بناءً على حجج عدة. فجاكموند (2007) يستشهد بالمشروع القومي للترجمة في مصر في عهد عبد الناصر، الذي أفضى إلى ترجمة ألف كتاب بين 1955 و1970. ويشكل كلُّ من مشروع مؤسسة محمد بن راشد آل مكتوم، حاكم دبي، الذي يهدف إلى ترجمة ألف مؤلَّف في ثلاثة أعوام، أي بمعدل كتاب واحد يومياً، ومشروع كلمة الذي أطلقته، عام 2007، السلطات الثقافية في إمارة أبو ظبي، وتُرَجم بموجبه 500 كتاب حتى عام 2010، برأي جنجار (2013)،

شاهدين جيدين على حركة الترجمة. ومن الممكن، أيضاً، أن نضيف إليهما برامج أخرى مثل أعمال المنظمة العربية للترجمة في لبنان، والمشروع القومي للترجمة في القاهرة، والمركز الوطني للترجمة في تونس، ومؤسسة شومان في الأردن.

ويفسر جاكموند (178 :Jacquemond, 2007: 178) النبرة التشاؤمية المسيطرة فيما يتعلق بحالة الترجمة من العربية وإليها بواقع أن المصادر الإحصائية الكارثية صادرة عن هيئات دولية مثل برنامج الأمم المتحدة للتنمية، أو فهرس الترجمة (Translationum) الصادر عن اليونسكو، والذي يُعد فهرسا للكتب المترجَمة في العالم بأسره. إلا أن المعطيات المدرجة في قواعد بيانات هذه المؤسسات أعطتها للها السلطات الرسمية في الدول العربية، وهي معطيات يدل جمع إحصاءاتها المجزأ والمرتجل على أن من قام بها قطاع قليل الاحترافية. كما يشير، علاوة على ذلك، إلى أن هذه الهيئات ارتكبت خطا جسيما تمثل في مقارنتها بين وضع الترجمة في المنطقة العربية ووضعها في البلدان الأوروبية، وليس في البلدان الناشئة في آسيا وأمريكا اللاتينية، وهما فضاءان ثقافيان يقارن بهما العالم العربي باستمرار لتحديد مؤشرات التنمية الأخرى، ولا سيّما التنمية البشرية.

فإذا ما قارنًا، في سبيل المثال، بين إجمالي الترجمات المنشورة (بحسب فهرس الترجمة للفترة بين 1978 و2003) والعدد الحالي للسكان لحصلنا، بالتأكيد، على 28 مؤلَّفاً مترجَماً لكل مليون من السكان في العالم العربي (أقل من كتاب واحد سنوياً لكل مليون ساكن).

كما يقول التقرير، إنه مقابل 17 كتاباً في إندونيسيا، و19 في تايلاند، و50 في ماليزيا، و424 في كوريا، و702 في اليابان، إنما مقابل 132 فقط في الولايات المتحدة، و2250 في فرنسا، و2750 في ألمانيا، ونحو عشرة ألاف في الدانمرك. وباختصار، فإن الأمور أكثر تعقيداً مما يشير إليه تقريرٌ برنامج الأمم المتحدة للتنمية وإحصاءات اليونسكو (180 :Jacquemond,2007).

ولم ينتقد ديسًا (Dessa) وجنجار هذه الإحصاءات فحسب، وإنما انتقدا، أيضاً، الجدل الدائر حول إحصاءات عدد الكتب المترجّمة من العربية وإليها. ويرى هذان المؤلّفان أن مسألة الترجمة رهان ثقافي كبير يواجه عقبات متنوعة ومن طبيعة مختلفة. إلّا أنهما يشيران، على الرغم من الطابع المغلوط والمرفوض لإحصاءات الهيئات الدولية، إلى أنه بفضلها عُمِّمَ الوعي بأهمية نقل المعارف العلمية، وبالتأخر المُلاحظ في هذا الميدان، الأمر الذي أثار جدلاً حامياً لدى النُخب على الأقل. وفي ما وراء مسألة الترجمة ذكَّر ديسًا وجنجار، مثلهما مثل جاكموند، بأن الأرقام المُقدَّمة عن عدد الكتب تُظهر جيداً إفلاس النظم الإحصائية العربية.

#### 3 - 2 - التقارير المُطَمْئنة

تُعـد مؤسسة الملك عبد العزيز، في الرياض، إحدى أولى المؤسسات العربية التي عملت حصراً على مسألة الترجمة في العالم العربي. ونفذت هذه المؤسسة العديد من البحوث باللغة العربية حول حالة الترجمة من العربية وإليها. وقد نشر ديسًا وجنجار (2010: 3) خلاصاتها بالفرنسية في التقرير

الذي نشرته مؤسسة أنّا لينده (Anna Lindh) ومجلة Transeuropéennes. وقدَّما عرضاً لواقع ترجمة مؤلّفات العلوم الإنسانية والاجتماعية إلى العربية، بالاستناد إلى أحدث الدراسات والمدوَّنات التي أنجزتها المؤسسة المذكورة. وتعود أهمية دراستهما إلى كونها تناولت نقل المعارف في العلوم الإنسانية والاجتماعية، التي تُعدّركنا حقيقيا لكل تنمية ثقافية، من جهة أولى، ولكون تقريرهما يستمد «معطياته من قائمة مؤلَّفات منشورة، وليس فقط من نشرات وكالات الفهرسة الوطنية أو من قوائم الناشرين، من جهة أخرى» (7 :Obessa et Janjar, 2010: 1). وتُظهر نتائج هذه التحقيقات تطوراً لا يُنكَر.

وتسمح العودة إلى قاعدة بيانات المؤسسة في شهري أيار-حزيران 2010 بإحصاء نحو 2670 عنواناً نشرها ناشرون عرب في الفترة من 2000 إلى 2000، بمعدل 268 عنواناً سنوياً. أما في العقد السابق فكان المعدل السنوي بحدود 198 عنواناً، أي أن الزيادة كانت بنسبة 34 %. علماً بأن ترجمة مؤلفات العلوم الإنسانية والاجتماعية تمثّل 13 % و18 % من مجموع الترجمات العربية (6: Dessa et Janjar, 2010).

ويركّز هذا البحث على بعض المشكلات في نقل العلوم الإنسانية والاجتماعية إلى اللغة العربية، مثل عدم احترام حقوق المؤلِّف، وقلة الاهتمام بنقل المؤلفات الإسبانية والألمانية والروسية والأسيوية. ويشير المؤلِّف إلى ظاهرات عدَّة تستحق الإشارة إليها. وهي: الأهمية النسبية لترجمة مؤلَّفات العلوم الاجتماعية والإنسانية من الفرنسية، المؤلفات الإيرانية إلى العربية؛ سيطرة ترجمة مؤلِّفين لا يمكن مقابل 48 % من الإنجليزية؛ ازدهار نقل المؤلفات الإيرانية إلى العربية؛ سيطرة ترجمة مؤلِّفين لا يمكن تجنبهما، هما: نعوم تشومسكي وإدوارد سعيد؛ واتجاه إلى جعل الترجمة في العلوم الاجتماعية احترافية. وتتجلّى أثار هذه الاحترافية في إدراج «أداة نقدية» تتضمّن مراجعة ومقدمة تعطي للقارئ معلومات عن الكتاب المترجَم ومؤلِّفه في النصوص المترجَمة، من جهة أولى، وفي ترجمة نصوص وسيطة تلخص المؤلفات الكبرى الكلاسيكية والأساسية، من جهة أخرى.

وقد أطلقت مجلة Transeuropéennes ومؤسسة أنّا لينده، ضمن منظور تفاعل ثقافي، وبشراكة مع خمس عشرة مؤسسة تنتمي إلى بلدان أورو- متوسطية، وقادت مشروعاً جماعياً لمدة سنتين، من 2010 إلى 2012، يهدف إلى تحديد واقع الترجمة في البلدان المتوسطية. وتحتل حركة الترجمة بين العربية والتركية والعبرية ولغات الاتحاد الأوروبي مكاناً مهماً فيه. ويتعلق الأمر بمشروع ضخم لا سابق له، يقوم فيه 46 مترجماً وباحثاً بتسع وستين دراسة تتناول أزواجاً من اللغات والموضوعات المُنْجَزة. ويأخذ هذا المشروع في الحسبان، الذي يخفي القصور في الدراسات النقدية للمبادلات الثقافية الأورو – متوسطية، سلسلة كاملة من الترجمة: مؤلفون، مترجمون، ناشرون، مكتبات خاصة وعامة، برامج مساعدة للترجمة، وسائل إعلام (9: Glasson Deschaumes, 2012). ومن البديهي أنه يؤدي إلى معرفة أفضل بواقع الترجمة في هذه المنطقة، الأمر الذي سيسمح بتحديد استراتيجيات والنظر في برامج المستقبل.

وكانت نتائج الدراسات التي أجرتها مجلة Transeuropéennes عن واقع الترجمة من العربية وإليها وكانت نتائج الدراسات التي أجرتها مجلة 2000-500 عن واقع الترجمة إلى 1500-2000 إيجابية، فقد وصلت التقديرات حول متوسط الكتب المترجمة في السنوات العشر الأخيرة إلى 1500-Glasson Deschaumes, 2012: 15).

وتُعَدّ الإنجليزية والفرنسية اللغتين الرئيستين اللتين يُترجَم منهما. أما الموضوعات الأكثر ترجمة فتتعلق بالعلوم الاجتماعية. وأما البلدان العربية الأكثر ترجمة فهي لبنان وسورية ومصر والمغرب. ويُعزى هذا التطور، بحسب الدراسة، إلى عوامل عدَّة، مثل نمو النشر الخاص وبروز هيئات عربية للترجمة الاحترافية.

#### 4 - التحديات والصعوبات

ترسم الدراسات المشار إليها أعلاه، المتشائمة والمتفائلة منها على حدّ سواء، كشفاً بعدد من الصعوبات المعرقلة لتكوين كتلة حاسمة من الترجمات القادرة على التمهيد للبدء في نهضة علمية عربية. وهذه الصعوبات عديدة ومتنوعة من حيث طبيعتها. إن معالجة مجموع هذه العقبات تتجاوز إطار هذه المساهمة. غير أن من الممكن دراسة بعض مظاهر هذه التحديات من زاويتين. في البداية، يجب الإشارة إلى المشكلات الملازمة لسلسلة صناعة الترجمة كلها: مهنة المترجم، دور النشر وإدارة الترجمة. بعد ذلك، ينبغي ملاحظة أن السياق الاجتماعي الثقافي في المنطقة العربية غير مؤات للترجمة نظراً، أولاً، لعدم توافر الاستقرار السياسي والسلم الاجتماعي وسياسة تعريب عقلاني ومتدرّج للتعليم العلمي الجامعي، وثانياً لعدم تعريب كثير من برمجيات المعلوماتية وأدواتها.

على الرغم من ذلك، فإن السعي إلى إزالة الصعوبات المشار إليها بغية النجاح في نقل المعارف العلمية إلى العالم العربي يجب أن يجري عبر استلهام بعض النماذج. والأنموذج الأول الذي يمكن اتباعه يمكن أن يكون ذاك المُطبَّق في الفترة التي شهدت أوج الحضارة العربية الإسلامية. إلَّا أن هذا الأنموذج لن يكون مثمراً على ما يبدو (Zakariya, 1990; Baccouche, 2000 كف المؤكّد أن السياقات والشروط التي سمحت بتفتح الحضارة العربية في الماضي لا توجد لها أثار في العالم العربي الحالي. وفي سبيل المثال، فإن رمز فترة الأوج في الترجمة كان يتجسد في الخليفة المأمون، الذي شجع المترجمين وأجزل لهم في العطاء. وهذا الرجل كان يحكم بمفرده إمبراطورية مستقرة ومتناغمة. وكانت المجموعات اللغوية والدينية تتمتع بسلم اجتماعي يسمح لكل منها بالتفتح والتقدم في المستويات كلها. غير أن العالم العربي الحالي مغاير لذلك الواقع. فهو غير مستقر، ومتناقض، وممزَّق، وتصيبه في مقتل صراعات داخلية وخارجية من مختلف الأنواع: اقتصادية، وسياسية، ودينية، ولغوية. وإذا كان في استطاعة مترجم عباسي أن يبدأ في ترجمة مخطوط في قسنطينة، بالجزائر، فكيف له أن ينهيها في فاس، بالمغرب، في أيامنا هذه، والعدود بين هاتين الدولتين مغلقة منذ عقود ثلاثة. الأمر الذي يمنع المترجم والترجمة من التنقل بينهما!

ويرى باكّوش أن كلًّا من مثال التراث العربي والنهضة الأوروبية لا يشكّل مثالاً صالحاً لترجمة العلوم الحديثة إلى العربية:

«من البديهي أن الأمر في الحالتين الأولى والثانية (الترجمة العربية من اليونانية، والترجمة الأوروبية من العربية) كان يتعلق بترجمة النتاج الكامل لحضارة توقفت عن النمو عبر الإبداع المتواصل. لهذا كان من السهل استعراضه، واستيعابه والشروع في عمل التجاوز والإبداع. أما في الحالة الأخيرة (ترجمة العلوم الحالية إلى العربية) فإن الترجمة تطال مُنتَجَاً يتوسع ويتقدم وينمو بوتيرة أسرع بكثير من وتيرة

ترجمته. ومن جهة أخرى، فإن هذا العمل التحديثي التي شُرع فيه مع بداية القرن التاسع عشر، ولا سيّما في مصر وسورية ولبنان وتونس، شهد تحطّم انطلاقته بفعل الاستعمار الذي استبدل بالعربية الفرنسية والإنجليزية اللتين أصبحتا اللغتين الحاملتين للثقافة والتعليم» (398 ،390).

بناءً عليه، كان ينبغي استلهام تجارب معيشة ونماذج ناجحة من التاريخ الحديث المتفق مع ذاكرة الناطقين بالعربية ممَّن هم في قيد الحياة. إن نماذج البلدان الناشئة الجديدة التي يمكن أن تكون بعيدة جغرافياً وثقافياً عن المنطقة العربية، إلَّا أن تجربتها أكثر قُرُباً من العالم العربي، وبإمكانه تلمّسها، تشكّل نقطة لمقارنة أكثر واقعية. لقد استغرق العرب والأوروبيون قروناً من الزمن للنجاح في ما أنجزه اليابانيون في قرن واحد. وها هي ذي البلدان الناشئة، مثل كوريا وتركيا، تنجز في عقود قليلة ما أكمله اليابانيون في قرن.

#### 4 - 1 - التحديات المتصلة بعلم الترجمة

بغض النظر عن دورها الرئيس في نقل المعارف إلى العالم العربي، تأخذ الترجمة في أيامنا أهمية لا سابق لها كوسيط في الفهم المتبادل والتواصل الثقافي بين الفضاء العربي وبقية العالم، ولا سيّما الغرب. ومن المؤكد أن بداية هذه الألفية وُسِمَت باندلاع الحرب ضد الإرهاب في إثر أحداث 9/11 المأساوية التى تبنّتها القاعدة.

غداة هذا الحدث الخطير، خَلَق مناخٌ من ضعف الثقة، والارتياب، والرفض شبه المُعَمَّم لكل ما يمكن أن يُسنند إلى الإسلام والمسلمين، ردَّ فعل انطوائي كبير لدى هؤلاء (115 Basalamah: 2011, 115).

وأسهم قدوم «الربيع العربي»، أيضاً، في توسيع هوّة عدم الفهم في التواصل الثقافي بين الشرق العربي والغرب.

وباستلهامها لقيم ديمقراطية غربية تمكنت «الثورات العربية» في بداياتها من قلب نظم ديكتاتورية، إلا أنها أدّت أيضاً إلى حروب أهلية، وإلى ولادة منظمات إسلاموية جديدة شديدة التعصب زرعت الموت في جزء كبير من العالم العربي.

بعد ذلك، كان من الواجب والملحّ، بذل جهد كبير في ترجمة ما له «علاقة بالإسلام والمسلمين، بالإسلام في حدِّ ذاته» (Basalamah, 2011: 115) للرد على التساؤلات المشروعة والشكوك وأسباب القلق التي يثيرها غير المسلمين في موضوع هذا الدين.

إن ترجمة المنتجات الثقافية والدينية التي يمكنها أن تعكس الصورة الحقيقية للإسلام وللمؤمنين به إلى اللغات الأجنبية، وتسمح بتمييزها من التأويلات المتطرفة والتصرفات الدموية لبعض المسلمين، مهمة شاقة وطويلة الأمد. على الرغم من ذلك، فإن الترجمة بصفتها عمل تواصل ووساطة بين اللغات والثقافات تبقى طريقاً لا مناص من سلوكه لبناء جسور الفهم المتبادل بين العالم العربي وبقية العالم، شريطة ألا تكون مكبَّلة بالرقابة. إن من المؤكد أن الترجمة عمل تواصل مزدوج يكمن في نقل المضمون المفهومي والثقافي للرسالة المصدر إلى القارئ الهدف، وذلك للتقريب بينهما. إلَّا أن تمكُّن المترجم من

معرفة لغات العمل وحسب لا تسمح له بأداء وظيفته كوسيط بالكامل. إذ يُفتَرَض فيه، أيضاً، معرفة مراجع الثقافة المصدر والتصورات الثقافية التي تعيشها وتتشارك فيها في الواقع الاجتماعي والأيديولوجي والسياسي ليتمكن من نقلها وشرحها للقارئ الذي يستهدفه. كما لا يُفتَرُض فيه، بالفعل، تفسير ما يُقال في النص على نحو صريح وجليّ، أي المعنى الذي تحمله الكلمات فحسب. بل يجب أن يتدخل في حساب المعنى، أيضاً، ما لم تقلّه الرسالة من محتوى ثقافي ضمني، أي كلّ ما لم يقلّه معنى الكلمات، مثل: المُفتَرض، المُضَمَر، الإيماءة، والدلالة غير المباشرة.

وضع تقرير مجلة Transeuropéennes لعام 2012 قائمة طويلة بالتحديات المتعلقة بالترجمة وبمختلف الفاعلين المشاركين في هذا النشاط. ومنها التأخر في وضع صيغة احترافية لعمل المترجم، الدي لم يحصل بعد على ما يحق له من وضع قانوني واعتراف وأجر. ففي العديد من البلدان العربية، كالأردن، في سبيل المثال، لا توجد قوننة نوعية مختصة بمهنة المترجم المُحلَّف، وبعملية التصديق، والتكوين، والخبرة، وأدبيات المهنة، وغيرها.

وعلاوة على ذلك، فإن هذه المهنة ينقصها اعتراف اجتماعي. فمهنة المترجم لا يُنفَر إليها، عموماً، كمهنة حقيقية. فهي مجرَّد «عمل صغير» يهدف إلى دعم الراتب الشهري بدخل إضافي. إن الأجر الضعيف الذي تقدمه دور النشر للمترجم يعوق، غالباً، نشر مؤلَّفات مترجَمة من نوعية جيدة. والتفاوض حول أجر الصفحة الواحدة يمكن أن يدور حول عشرة دولارات في سورية أو مصر، وثلاثين دولاراً في الخليج.

وبحسب مجلة Transeuropéennes، فإن كثيراً من الترجمات يُنَجَز من دون احترام لحقوق المؤلِّف. كما أن من غير النادر تسويق العمل المترجَم، تجارياً، من دون مراجعة أو مقدمة. ويصًل الأمر إلى حدّ عدم الإعلان عن العنوان الأصلي أو اللغة المصدر للترجمة العربية. ويلاحظ جاكموند (,Jacquemond) أن غالبية دور النشر العربية ضعيفة الانتاج والحرفية وتابعة للدولة. ويعني هذا الأمر وسائل مالية محدودة، وعدم احترام لحقوق المؤلِّف، ونوعية نشر رديئة، ونقص في القدرة على نشر الكتاب المترجَم وتسويقه تجارياً.

ومنذ حصولها على الاستقلال، لم تنجح البلدان العربية في وضع استراتيجية للترجمة على المستوى العربي، أو على مستوى المناطق، والمستوى الوطني. ويُضاف إلى هذا الأمر نقص في التنسيق والتواصل بين حلقات السلسلة الحرَفيّة للترجمة. ونظراً لعدم متابعة ما يجري في مادة الترجمة يحصل أن يُترِّجَم كتاب تُرْجِم سابقاً. ومن المؤكّد أن إحدى خصائص العالم العربي تكمن في أن صلاته مع الدول الأجنبية أكثر متانة وثباتاً مما بين الكيانات المؤلّفة له. ولا يصُعّ هذا الأمر في الترجمة فحسب، بل في كل ما يتصل بالمبادلات التجارية والسياسية والثقافية، أيضاً.

أخيراً، فإن مسألة التأخّر في ترجمة المؤلَّفات إلى العربية تُشكِّل معضلة حقيقية، ولا سيّما حين يتعلّق الأمر بنقل مؤلَّفات علمية أساسية. فهذه المؤلَّفات تصبح باطلة بعد سنوات قليلة من ظهورها. والتأخر في الترجمة يعوق متابعة تطور الأفكار الناتجة عنها، ويعقِّدها. وترجمة المؤلَّف المؤسِّس لعلم

اللسانيات الحديثة، ومحاضرات سوسير (Saussure) في اللسانيات العامة مثال بليغ على ذلك. فقد نُشر هذا المؤلَّف عام 1917، وعلى الرغم من ذلك، فإن ترجمته إلى العربية لم يُشُرع بها إلَّا مع بداية الثمانينيات. وفي أقل من عشرة أعوام، عرفت اللغة العربية خمس ترجمات متتالية، بفارق سنة أحياناً. وقد تُرجِمَت النسخ التونسية والمغربية والسورية عن الفرنسية، أما النسختان الفلسطينية والعراقية فترجمتا عن باسكن (Baskin) الإنجليزية. وكانت نوعية الترجمة في اثنتين منها ضعيفة جداً. وهكذا حُرِمَ القارئ العربي، على صعيد المعارف، ولمدة ستة عقود، من القواعد الأساسية للبنائية. كما كانت النتائج، على صعيد المصطلحات، مُضِرَّة بنقل المصطلحات اللسانية الحديثة إلى اللغة العربية (Odeh, 1998: 165).

لقد كان العمل الذي ينبغي ترجمته ضخم الحجم، ومتنوعاً، وتطورياً. ويشير جنجار (2013: 4) إلى أن النتائج المأمولة كانت ستؤتي ثمارها لو اقتصر النقل، في فترة أولى، على المؤلَّفات ذات الصلة بقضايا المجتمع والاقتصاد. وقد اقترح مقاربة من ثلاثة مستويات: ترجمة النصوص الأساسية، جعل مضمونها الفكري في متناول الجميع، وترجمة الأدوات التربوية التي من شأنها إدخال هذه العلوم في المنظومة التربوية.

#### 4 - 2 - تحديات السياق الاجتماعي الثقافي والسياسي

إن العقبات والتحديات الملازمة للمجتمعات العربية، التي تؤثّر كثيراً، وإن على نحو غير مباشر، في النجاح في نقل المعارف إلى اللغة العربية، كثيرة ومتنوعة. أما العقبات المشار إليها هنا فقد اختيرت تبعاً لطابعها غير المُنتَظَر، أو لأن الباحثين قلَّما أشاروا إليها، أو لم يفعلوا ذلك قطّ. وعليه، فإن إعادة التذكير بالتحديات المشار إليها تسوِّغه ضرورة إيجاد علاج لها على وجه السرعة.

ولا يسعنا هنا إغفال ذكر عاملين مهمّين على نحو خاص: الاستقرار السياسي والسلم الاجتماعي. هـذان العاملان يشكلان شرطاً لا غنى عنه للبدء في تنمية علمية حقيقية تبقى ترجمة المعارف إلى العربية الطريق الرئيس إليها. الأمر الذي يسمح بأن يُعاد في التربية استثمار جزء، على الأقل، من الموارد المالية والمادية المخصّصة للأمن والتسلّع، وتوفير الوسائل لإنجاز ما دعاه جنجار «استئناف سيرورة التحديث الثقافي» التي انطلقت في بعض البلدان مع حركة النهضة في أواخر القرن التاسع عشر، وتوطيدها (Janjar, 2013).

ويُطرح، هنا، سؤال: هل يمكن الشروع في نقل المعارف العالمية إلى العربية في ظلِّ صراعات داخلية وخارجية، والنجاح في ذلك؟ إن هذه الصراعات تمزّق، في أيامنا هذه، بلداناً وتقتل شعوباً. والمراكز الثقافية العربية الرئيسة، وهي بغداد ودمشق وتونس والقاهرة، هي المستهدفة على نحو خاص. فمن دون هذه المراكز لن يكون هذا المشروع الثقافي الكبير واقعياً. إن دروس التاريخ والحاضر تعطينا أمثلة متناقضة إلى حدّ ما. فتجربة الترجمة العربية في القرون الوسطى تثبت، تاريخياً، ضرورة الاستقرار السياسي والرخاء الاجتماعي. أما قرن الأنوار فيشهد على أن الترجمة وتطور الأفكار غير متناقضيت مع التمزق السياسي والجهل الاجتماعي. كما أن تجارب البلدان الناشئة في وقتنا الراهن،

التي قد تكون مثالاً يحتذى، تثبت أن الغالبية الساحقة من البلدان التي تجاوزت مرحلة التخلف كانت تتمتع باستقرار سياسي واجتماعي. فتركيا والصين والبرازيل وماليزيا وإندونيسيا والأرجنتين ما كان في استطاعتها الشروع في تنميتها العلمية لولم تضع حداً لنظمها الديكتاتورية ولمختلف الصراعات التي كانت تمزق مجتمعاتها.

إن المسألة الحيوية لتعزيز عمليات ترجمة المعارف العالمية ونقلها إلى الثقافة العربية، وتسريعها، تكمن في أن نعيد إلى اللغة العربية المكانة التي تستحقها كلغة للتعليم العالي في الكليات العلمية في الجامعات العربية (السباعي، 1993: 13؛ مهيب عبد الله، 2005: 78؛ الحاج، 2009). فهذه اللغة ليست لغة تعليم المواد العلمية في غالبية الجامعات العربية، التي تُستعمل فيها الإنجليزية أو الفرنسية. أما استعمال اللغة العربية فيقتصر على تعليم العلوم الإنسانية والاجتماعية. إلا أن اللغة العربية التي أثبتت قيمتها كلغة مشتركة للعلوم يجب أن تُستعمل وتُعمَّم كلغة للتعليم والتعلُّم والبحث. وهي، على غرار كلّ لغة بشرية طبيعية، تحمل في ذاتها الطاقة القادرة على وضعها في مستوى لغات العلوم الحديثة الأخرى. إن تجربة التعليم العالي في سورية يمكنها إقناع المتشائمين والمشككين؛ فأول كلية عربية للطب في العصر الحديث افتتحت في دمشق بعد الحرب العالمية الأولى. ومنذ نحو قرن تُستعمل اللغة العربية فيها لتكوين أساتذة وطلاب الطب.

إن استعمال العربية كلغة لنقل العلوم وتبادلها في مؤسسات التعليم العلمي يُسهم كثيراً في الإغناء اللغوي والموسوعي للعربية، ويساعد في تحسين مستوى حملة الشهادات الجامعية. أما التعليم العلمي الجامعي الذي يُنشر حصراً بلغة أجنبية فلا يأخذ في الحسبان حقيقة أن الطلاب المعنيين يأتون من مدارس تُعلِّم باللغة العربية، من جهة أولى، وأن اللغة الأجنبية قليلاً ما تُستعمل في أثناء ممارسة المهنة عملياً في سوق العمل العربي.

وكمثال على ذلك، فإن التعليم يجري باللغة الإنجليزية في كلية العلوم بالجامعة الأردنية. وسيكون على طالبة مقبولة في قسم الكيمياء، في سبيل المثال، أن تتابع محاضراتها بالإنجليزية من دون أي تمهيد، في حين أنها كانت قد درست العلوم كلها في المدرسة باللغة العربية فقط. ومن دون امتلاك اللغة الإنجليزية العلمية بتراكيب جملها ومصطلحاتها سيكون من الصعب على هذه الطالبة أن تفهم جيداً أساتذتها، ولا سيَّما في الفترة الأولى من دراستها، وسيكون عليها تمضية كثير من الوقت في البحث عن حلّ للمشكلات اللغوية على حساب اكتساب المعارف والكفايات العلمية. وبعد جهد لغوي كبير ستنهي هذه الطالبة دراستها على نحو جيد تقريباً وهي تتقن الإنجليزية الخاصة بتخصّصها. وحينما تُعيَّن مُدَرِّسةً للعلوم في مدرسة تعلِّم باللغة العربية يُطلب إليها أن تعود إلى نقطة البداية وإن تعلِّم بالعربية ما كانت تعلَّمته بالإنجليزية.

إن استعمال العربية في التعليم العالي يجب ألّا يفسد المستوى العلمي للتعليم والبحث الجامعيين، وألّا يتعارض مع الانفتاح على المجتمع العلمي الدولي (Rahal, ذكره 314: 312: Mahiou). كما يجب على التعريب أن يترافق مع تقوية تعليم اللغات الأجنبية، ولا سيّما الإنجليزية والفرنسية. إلّا أنه لا ينبغي نسيان

تعليم لغات البلدان الناشئة، ولا سيّما الصينية والهندية، خصوصاً وأنه ثانوي حالياً. وفي المحصّلة، فإنه يجب تعزيز مكانة هذه اللغات لتكوين مترجمين يمكنهم الترجمة مباشرة منها وإليها، نظراً لكونها تؤدي أدواراً اقتصادية وتقنية متزايدة الأهمية. وقد قدّر التقرير الأخير لبرنامج الأمم المتحدة للتنمية أن الناتج الإجمالي الداخلي للصين والهند سيكون، بعد إضافة الناتج الإجمالي الداخلي للبرازيل إليه، أعلى من الناتج الإجمالي لألمانيا وكندا وفرنسا والولايات المتحدة وإيطاليا والمملكة المتحدة، وسيشكل، في 2015، 40 % من الناتج الإجمالي العالمي (PNUD 2013).

إن إحدى الطرق التي ينبغي سلوكها لتعزيز مشروع ترجمة المعارف إلى اللغة العربية تمرّ عبر تحسين البنية التحتية الرقمية لهذه اللغة، وإغناء وضعها على الشابكة. ويؤكد حبيب عبد الرب، الباحث في ميدان المعلوماتية في المركز الوطني للبحث العلمي، في دراسة متشائمة أن وضع اللغة العربية على الشابكة المعلوماتية في المركز الوطني للبحث، «من ست مصائب كبرى» (حبيب عبد الرب، 2009). الثلاث يرثى له. فهي تعاني، بحسب تعبير الباحث، «من ست مصائب كبرى» (حبيب عبد الرب، 2009). الثلاث الأولى منها تتعلق، مباشرة، بالترجمة. وهو يؤكد، أولاً، أن العربية لا تملك برمجيات للتعرف البصري ذات حروف مُجلية تترجم صور النصوص في شكل بطاقات نصية. ويمكن لهذه البرمجيات أن تسمح بوضع أنواع المؤلفات المطبوعة، معلوماتياً، على الخط (حبيب عبد الرب، 2009). ثانياً، ينقص هذه اللغة قواعد بيانات تحتوي كل المعلومات المتعلقة بالميادين التقنية، وتسمح بتخزينها، واستحضارها، وإرسالها عبر النصوص التشعبية إلى قواعد بيانات أخرى. كما يُعدّ غياب مُصَحِّعي الكتابة ومحركات البحث الملائمة مظهراً أخر من مظاهر ضعف اللغة العربية في مجال المعلوماتية. وتنعكس هذه العيوب التي تعرقل مباشرة بحث المترجم عن المصطلحات والوثائق، على نحو سلبي، على الأدوات المساعدة التي تعرقل مباشرة بحث المترجمة والترجمة بمساعدة الحاسوب، وذاكرات الترجمة والترجمة الآلية.

ولنذكر، أخيراً، عاملاً غير مُنتَظر: من المقبول، كما هو شائع، أن العولمة أدّت إلى لَبُرَرة الأسواق، وأسهمت في نشر أفضل للمعلومات والمعارف. غير أن جاكموند يقارن بين إحصاءات الترجمة في عهد الرئيس المصري عبد الناصر (1955–1970)، المتميز بالانغلاق الاقتصادي والسياسي على الغرب وإحصاءات الانفتاح (1) الاقتصادي، الذي اعتمده خليفته السادات وتُرَجِم، اليوم، بالعولمة. وقد لاحظ أن الانعزال السياسي يمكن أن يكون خيّراً للترجمة إلى اللغة القومية.

ويُّفسَّر ازدهار الترجمة (في عهد ناصر) أولاً، بالطبع، بالتراجع الإجمالي للتأثير الأجنبي: فنظراً للتزايد في صعوبة الوصول، مادياً ورمزياً، إلى الكتاب الأجنبي، فرضت الترجمة نفسها أكثر فأكثر كنقطة عبور إلزامية للوصول إلى الانتاج الفكرى الأجنبي.

<sup>1)</sup> وصولاً إلى التنمية، اختارت مصر في عهد عبد الناصر، بعد ثورة 1952 التي قضت على الحكم الملكي، سلوك طريق الاقتصاد الاشتراكي الموجَّه. إلَّا أن الرئيس السادات قرِّر عام 1973، بعد وصوله إلى السلطة في 1970، تغيير الطريق واختيار الاقتصاد الرأسمالي. ففتح اقتصاد البلاد على الخارج، ولم يسمح للرساميل الأجنبية بالدخول بحرية إلى القطاعات الاقتصادية المصرية وحسب، بل منحها، أيضاً، امتيازات، كالإعفاءات الضريبية والمالية.

وبالفعل، فإن العربي الذي يعرف لغتين أو أكثر يميل إلى قراءة كتاب ما بلغته الأصلية الفرنسية أو الإنجليزية أو الفرنسية لمؤلَّف كُتِبَ بلغة أخرى أكثر من قراءة ترجمته إلى اللغة العربية.

#### 5- الخلاصة

تُظُهِر المناقشات الحامية والدراسات المشار إليها، جيداً، أن ثمَّة وعياً لأهمية الترجمة. وقد أدى هذا الوعي إلى تطور ترجمة المؤلَّفات إلى اللغة العربية. أما المشكلات الملازمة لسلسلة الترجمة المشار إليها سابقاً فيمكن أن تُحَلَّ. إن الأمر يتعلق باستثمار الأموال في صناعة الترجمة. والعالم العربي لا تنقصه الوسائل المالية لفعل ذلك.

غير أن على ترجمة المعارف العلمية في المنطقة العربية أن تقطع طريقاً طويلة قبل أن تشبع طموحاتها. وإذا افترضنا أن نقل المعارف الإنسانية سيكون مشروعاً ناجحاً، فإن تطور المجتمعات العربية لا يمكن تصوّره من دون تنمية بشرية حقيقية. ومن دون هذه التنمية ستكون الوظيفة الوحيدة لكل عمل مُتَرِّجُم ملء رفوف المكتبات العربية، وتزيينها. إن الاستثمار في الإنسان العربي يمرُ، حتماً، عبر إقامة سلم اجتماعي واستقرار سياسي.

#### المراجع:

- حبيب عبد الرب، التعليم واللغة العربية في الزمن الرقمي، مجلة الكلمة، العدد 29، مايو 2009.
  - حميد الحاج، تعريب التعليم الجامعي، مجمع اللغة العربية الأردني، 2009.
- شوقى جلال، الترجمة في العالم العربي، الواقع والتحدي، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة، 1999.
- مهيب عبد الله، تعريب التعليم الهندسي في المملكة العربية السعودية، الواقع والآمال، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية، 2005.
  - زهير السباعي، تجربتي في تعليم الطب باللغة العربية، منشورات نادي المنطقة الشرقية الأدبى، الدمام، 1993.
    - الخطة القومية للترجمة (1997)، المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، تونس.
- Baccouche, Taïeb )2000): La traduction dans la tradition arabe. Meta. 45)3):395 -399.
- Badran, Adnan )2006). Rapport de l'UNESCO sur la science : les États arabes. New York :Éditions de l'UNESCO. Consulté le 3 mai 2013, http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/HQ/SC/pdf/sc\_usr05\_arab\_fr.pdf
- Basalamah, Salah )2011): Les défis traductifs de l'islam post-119/. Global Media Journal.
   4)2):115-124. Consulté le 18 mars 2015, http://www.gmj.uottawa.ca/1102/v4i2\_basalamah.pdf
   Beligh, Nabli )2013): Comprendre le monde arabe. Paris: Armand Colin -

- Cheddadi, Abdesselam )2009): Traduction et culture dans le monde arabe. Revue Esprit. 12. Consulté le 3 octobre 2013, http://www.esprit.presse.fr/archive/review/article.php?code=14767
- Delisle, Jean et Woodsworth, Judith, dir. )1995) : Les traducteurs dans l'histoire. Ottawa : Presses de l'Université d'Ottawa.
- Dessa, Hasnaa et Janjar, Mohamed-Sghir )2010): État de la traduction arabe des ouvrages de sciences humaines et sociales 2000- 2009. In: Ghislaine Glasson-Deschaumes, dir. État des lieux de la traduction en Méditerranée. Paris/Casablanca: Transeuropéennes/Fondation du Roi Abdul Aziz. Consulté le 1er mai 2013, http://www.transeuropeennes.eu/ressources/pdfs/TEM2010\_SHS\_monde\_arabe\_Hasnaa\_DESSA\_Mohamed\_Sghir\_JANJAR\_38.pdf
- Glasson Deschaumes, Ghislaine )2012): L'état des lieux de la traduction en méditerranée.
   Transeuropéennes et Fondation euro-méditerranéenne Anna Lindh. Consulté le 17 mars 2015,http://www.transeuropeennes.eu/ressources/pdfs/TEM\_2012\_Conclusions\_et\_recommandations\_116.pdf
- Jacquemond, Richard )1993): Traductions croisées Égypte-France: stratégies de traduction et échange culturel inégal. Revue Égypte/Monde arabe. 15: s.p. Consulté le 18 octobre 2013, http://www.ema.revues.org/index1109.html
- Jacquemond, Richard )2007): Les Arabes et la traduction: petite histoire d'une idée reçue.
   La pensée de midi. 21:177 -184
- Jacquemond, Richard )2012): État des lieux de la traduction dans la région euro-méditerranéenne: traduire de et vers l'arabe, synthèse. Transeuropéennes. Consulté le 13 mars 2015, http://www.transeuropeennes.eu/ressources/pdfs/TEM\_2012\_Synthese\_sur\_la\_traduction\_de\_et\_vers\_l\_arabe\_123.pdf
- Janjar, Mohamed-Sghir )2013): Traduction et constitution de nouveaux champs des savoirs en langue arabe. Transeuropéennes. Consulté le 20 avril 2013, http://www.transeuropeennes. eu/fr/articles/voir\_pdf/221
- Mahiou, Ahmed )2012): Réforme de l'enseignement supérieur en Algérie. In: Jean-Robert Henry et Jean-Claude Vatin, dir. Le temps de la coopération: sciences sociales et décolonisation au Maghreb. Paris: Karthala, 314-320
- Ministère des Affaires étrangères )MAE) français )2013). Consulté le 23 avril 2013, http://www.tradarabe.org/index.php?p=24
- Naggar, Mona )2011): Traduction de l'allemand vers l'arabe. Transeuropéennes. Consulté le 25 octobre 2013, http://www.transeuropeennes.eu/ressources/pdfs/TIM\_2011\_German\_ Arabic\_Mona\_NAGGAR\_French\_version\_109.pdf

- Odeh, Akram )1998): La traduction et la terminologie linguistique du français en arabe:
   l'arabisation du Cours de linguistique générale de F. de Saussure. Thèse de doctorat non publiée. Lyon: Université de Lyon II
- PNUD)1999): Rapport mondial sur le développement humain 1999. New York: Publications des Nations Unies. Consulté le 27 mars 2013, http://www.arab-hdr.org/publications/other/ undp/hdr/1999/hdr-f.pdf
- PNUD )2003): Rapport sur le développement humain dans le Monde arabe. New York: Publications des Nations Unies. Consulté le 27 mars 2014, http://www.arab-hdr.org/publications/other/ahdr/ahdr/2003e.pdf
- PNUD )2013): Rapport mondial sur le développement humain. New York: Publications des Nations Unies. Consulté le 28 octobre 2013, http://www.undp.org/content/dam/undp/ library/corporate/HDR/2013GlobalHDR/French/HDR201320%Report%20French.pdf
- Salama-Carr, Myriam )1990): La traduction à l'époque abbasside. Collection Traductologie.
   Vol. 6. Paris: Didier Érudition, 122 p
- Yasa, Alparslan (2003): La traduction chez les Turcs Anciens et sous la dynastie Abbasside.
   Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisin. 3:203- 223
- Zakariya, Fouad )1990): Les racines culturelles du sous-développement intellectuel arabe.
   Revue Égypte/Monde arabe. 3: s.p

المصدر:

- نشـرت هــنه المقالــة في مجلة Meta ، المجلد 61، عــام 2016، الصفحات: 131-143. النشــر الرقمي في 18 كانون الثانى 2017.



## د. ورد حسن ریتا رمام

## النظريّات الاستدلاليّة

## في خدمة تعريب المصطلح

#### مقدمة

درج الناس على القول إن المصطلحات مفاتيح العلوم، فهي الطريق التي نسلكها للوصول إلى الحقيقة المنشودة. الحقيقة، وإذا شاب الطريق التشويش والاضطراب حُرِمنا من الوصول إلى الحقيقة المنشودة. فما مفهوم المصطلح؟ وما العقبات التي تعترض سبيل المعربين في هذا المجال؟ وما الفائدة المرجوّة من النظريّات الاستدلاليّة لتذليل هذه العقبات؟

#### مفهوم المصطلح

المدلول المعجمي لكلمة «المصطلح»، وفقاً للدكتور ممدوح خسارة، هو التصالح والتسالم، فكأن الناس اختلفوا على تسمية مدلول جديد حين ظهوره، فذهب فريق من القوم إلى إعطائه اسماً، واقترح فريق آخر دالاً مغايراً، وارتأى فريق ثالث تسمية مباينة، وكان من نتيجة هذا اختلاف القوم واحتدام ما بينهم، إلى أن تصالحوا وتسالموا على تسمية واحدة لذلك المدلول. فالاصطلاح يتطلب الاتفاق، لأن التسمية الجديدة لا يمكن أن تدخل حيز اللغة إلا إذا كانت محل اتفاق أصحابها. (خسارة، ٢٠٠٨، ص٩)

مترجم سوري، داصل على الدكتوراه في الترجمة من جامعة ليون الثانية في فرنسا، من أعماله: المشاركة في إعداد العبارة والاصطلام
 السياسي والصحفي (دراسة وترجمة).

<sup>••</sup> مترجمة سورية، حاصلة علما ليسانس في اللغة الفرنسية وأدابها، محاضرة في كلية الأداب والعلوم الإنسانية، جامعة دمشق.

أما المُنجدُ في اللغة العربيّة المعاصرة فيقدم توضيحاً آخرَ لمفهوم المُصطلح أو الاصطلاح عموماً، إذ يُعرّفه بأنه: «كلمة لها مدلولٌ مُحدّدٌ ضمن مبادئَ علميّة مُتفق عليها، وعُرِّفٌ خاصّ مُتفقّ عليه: «لكلَّ علم اصطلاحُه»، «اصطلاحٌ تُقنيّ»، «اصطلاحٌ طُبّيّ»، «اصطلاحٌ لُغَويّ» (حشيمة، ٢٠٠١، ص ٨٤٨)

وقد شاع مفه ومٌ مغلوطٌ يحصرُ المصطلح بالعلوم التطبيقيّة، كالطب، والفيزياء، والكيمياء، والمعلوماتيّة، بيد أنّ الجانب التنظيريّ الشاسع في الآداب والعلوم الإنسانيّة يتضمّنُ كمّاً لا يُحصى من المبادئ والمفاهيم التخصصيّة، التي تعبّرُ عنها مصطلحات محدّدة في شتى اللغات، ينطبق عليها كلّ ما ينطبق على ترجمة المصطلحات التخصصية في العلوم التطبيقيّة. فكما أنّ هناك مصطلحات طبيّة، وجيولوجيّة، ورَقميّة، هناك مصطلحات فلسفيّة، وتربويّة، ومُسرحيّة. فهذه الأخيرة مثلاً تشير إلى أنواع فنون المسرح، والتقنيات المستخدمة في كتابة النصوص المسرحيّة وإخراجها، إضافة إلى البنى التحتيّة التي توفرُ إمكان تقديم العروض المسرحيّة. نسوق على ذلك الأمثلة التالية: «المُلهاة، المأساة، الحَبْكة، الغستوس، وَحدة الزمان، وَحدة المكان، المُلقّن، خشَبة المسرح، السِّتارة... إلخ.»

### تعريبُ المصطلح؛ بين الإنجازات والعقبات

لقد شهدت الساحة العربية إنجازات حثيثة في مجال تعريب المصطلح، ما مَهّد الطريق للتعامل معه وفهم دلالاته. ونذكر بين هذه الجهود الجليلة مُعجَم الألفاظ الزراعيّة بالفرنسية والعربيّة للأمير مصطفى الشهابي، وقاموس المصطلحات الماليّة والتجاريّة، فرنسي إنكليزي عربي، لعبد اللطيف حسين وحسن لبيب، وقاموس التربية وعلم النفس التربويّ، إنكليزي عربي، للدكتور فريد جبرائيل النجار. إنما يصطدم تعريب المصطلح بعقبات عدة، نذكر أهمها:

أ-ضعف خبرة المترجم في اللغة العربية، أو في اللغة المترجم عنها، أو في الاثنتين معاً. (نجم، https://alarab.co.uk)

ب- غياب المصطلح المقابل في اللغة العربيّة، فالأصعب هو غياب المفهوم في اللغة المترجم إليها، إذ متى انعدم المصطلح فيها شكلت الترجمة المصطلحية، أي ترجمة المفاهيم، عنصراً رئيساً في عملية النقل التي ينبغي ألا يتصدى لها سوى مترجم قادر على الإلمام بالموضوع ومتمرس في ترجمته، أو اختصاصى له ركيزة لغوية متينة ومقدرة على النقل. (مزغيش، https://jilrc.com)

ت- الترادف في ترجمة المصطلح: فقد أنكر معظم اللغويين المُحَدِّ ثين الترادف الحاصل في المصطلحات اللسانية العربية المقابلة للمصطلحات الأجنبية، فمنهم من عدّه إحدى صعوبات وضع مصطلحات اللسانيات. وهي حقيقة تفرض نفسها على واقع المصطلح العربي الذي يبين اضطراب بعض المؤلفين والمترجمين، فتُرجِم المصطلح الأوروبي بلفظ معين مرّة، ثم تُرجِم المصطلح نفسه مرّة أُخرى في الكتاب نفسه بلفظ آخر. ويرجع ذلك إلى اختلاف ترجمات المصطلح باختلاف المترجمين ورؤاهم ومناهجهم في اختيار المصطلح الأنسب، غير أن لذلك تداعياته بسبب ما آل إليه وضع وترجمة المصطلح

في العربية؛ إذ يرى محمود فهمي حجازي أنّ استعمال كلمتين مختلفتين، أو كلمات عدة لمفهوم واحد من المشكلات المصطلحية التي تحتاج الحسم من طرف الهيئات والمختصين في مجال المصطلح. (مزغيش، https://jilrc.com)

وتبدو هذه المشكلة واضحة في الندوات والمؤتمرات والمؤسسات واللقاءات والمؤلفات السانية العربية. فكل مؤتمر أو لقاء أو مؤلف له مصطلحاته، التي هي عبارة عن جهود شخصية وتأويلات فردية، فبالنظر إلى مصطلح linguistics الإنجليزي أو linguistique الفرنسي نجد أن المقابلات العربية تختلف بحسّب المترجمين ومنهجهم في وضع المصطلح المقابل، ومن مقابلات المصطلح المذكور هناك: اللسانيات، الألسنية، علم الألسن، علم اللسان، علم اللغة، اللغويات...إلخ. ومن ترجمات المصطلح synchronie نجد: المنهج المتزامن، والمتعاصر، المتواقت، الآنية، والسنكرونية. وكذلك مصطلح diachronie فله المقابلات الآتية: المنهج التطوري، المتعاقب، التاريخي، الزماني، والدياكروني...إلخ. وهدنا يبين الاختلاف الواسع بين الترجمات العربية في الحقل اللساني، والتي تقابل مصطلحاً أجنبيا واحداً. (مزغيش، https://jilrc.com) علماً أنّ هذا التضارب في تعريب المصطلحات يطال أيضاً باقي المجالات التخصصية. فهل يمكن للنظريات الاستدلالية في الترجمة أن تمثل بداية الطريق نحو حل هذه المُعضلة؟

#### النظريّات الاستدلاليّة في الترجمة

تستند النظرياتُ الاستدلاليّة في الترجمة إلى المبدأ الاستدلاليّ الذي يعني وَفقاً للمنجد في اللغة العربيّة المعاصرة ما يلي: «بحث عقليّ منظم لبلوغ حقيقة مجهولة انطلاقاً من حقيقة معلومة، وانتقال الذّهن من أمر معلوم إلى أمر مجهول» (حشيمة، ٢٠٠١، ص٤٨٠)

هـذا يعني أنّ النظريّات الاستدلاليّة تتناول الترجمة بأنها عملٌ بحثيّ بحتٌ، يَعتمد فيه المترجم على معلوماته، سواء ليدركَ معنى النص الأصليّ أو ليُعبّر عنه باللغة المنقول إليها. وكي نتبحّر أكثر في تفاصيل النظريّات الاستدلاليّة، نقولُ إنها تتبنى فكرتين أطلقتهما النظرية التفسيريّة، وهما الانفصال التام بين اللغة المَصدر واللغة الهدف، وتمحورُ الترجمة حول المعنى وليس حول اللغة. غيرَ أنّ النظريات الاستدلاليّة تعارض مبدأ «عزل المعنى عن اللغة الأصليّة» الذي تقدّمه النظرية التفسيريّة لتشرّخ به الفكرتين المذكورتين آنفاً. إذ إنّ النظريّات الاستدلاليّة تستند إلى العلوم الإدراكيّة التي تدحضُ إمكان ورود فكرة ما دون حامل لغويّ يُعبِّرُ عنها. لذا فإنّ النظريّات الاستدلاليّة تعتمد بالأحرى على المبدأ الاستدلاليّ لتفسير الانفصال بين لغتي العمل في الترجمة وتمحور هذه الأخيرة حول المعنى.

إنّ الترجمة، وَفقاً للنظريّات الاستدلاليّة، هي عمليّة تواصل لغويّ وثقافيّ مؤلفة من سلسلة من القرارات، منها ما يتخذه المترجم باللاوعي، ومنها ما يتخذه المترجم عُمداً. فالقرارات التي يتخذها المترجم باللاوعي، تكون في مرحلة فهمه لمعنى النص الأصليّ، أما القرارات التي يتخذها المترجم

عُمداً فتأتي في مرحلة التعبير عن المعنى الأصلي باللغة المنقول إليها، حيث ينبغي له الاختيار بين مفردات وأساليب متعددة لبلوغ أفضل صياغة ممكنة. فالمترجم ليس ملزماً حُكماً بتبني المقابلات الواردة في المعاجم مهما ذاع صيتها، بل إنّ له مطلق الحريّة في العدول عنها وتبني مقابلات جديدة في حال وجدها أنسب لسياق نصه بناءً على البحث الذي يجريه.

وتبيّن النظريّات الاستدلاليّة ماهيّة البحث الذي يُجريه المترجم قائلة إنّ الغاية منه «بناءُ معنى النص الأصليّ». إنما، يجبُ ألا تفهَمَ عبارة «بناء المعنى» بأنّ هذا الأخير ناجمٌ عن حصيلة معاني الكلمات التي تؤلف النص الأصليّ، بل هو بالأحرى نتيجة «عمليّة استدلاليّة»، أي تفكير منطقيّ معتمد في الوقت نفسه على معلومات المترجم اللغويّة وعلى معلومات غير اللغويّة (فحوى الموضّوع الذي يعالجه النص، عوامل وظروف التواصل الذي تمثله عمليّة ترجمة هذا النص، مؤلف النص، دار النشر، مكان وتاريخ النشر... إلى وبناءً عليه، يعمل ذهنُ المترجم وفقاً للآليّة التالية: ماذا لو؟ وهي الآليّة عينها المتبعة في الذكاء الاصطناعي، إذ تسترجع ذاكرة المترجم معلومات خارجة عن النص، وتدمجها في المعلومات الواردة ضمنَ النص، ما يؤدي إلى بناء معناه في ذهن المترجم. بيد أنّ هذا البناء لا يتم وفقاً لعمليّة حسابيّة طويلة، بل بطريقة عفوية تؤدي إلى إدراك المترجم للمعنى طِبقاً لمبدأ «مُلاءمة المعلومات للموضوع» الذي ذكرة كرة كل من سبيربر وويلسون عام ١٩٨٦.

لكننا نرى أنّ عمل المترجم لا يقتصر على بناء معنى النص الأصليّ، بل لا بد أيضاً من التعبير عن هـذا المعنى باللغة المنقول إليها. وهـذه مرحلة جديدة يتخذ فيها المترجم سلسلة قرارات ذات طبيعة مختلفة عن طبيعة القرارات المتخذة في مرحلة بناء المعنى. ففي المرحلة الأولى يجري عمل المترجم بأسلوب عفوي، تتفاعل فيه معلوماته الخارجة عن النص مـع المعلومات الواردة في النص بهدف تصوّر المعنى. أما في المرحلة الثانية، فإنّ ذاكرة المترجم تسترجع معلوماتها باللغة الهدف، ويقوم المترجم بعمليّة حسابيّة دقيقة لرؤية إمكان دمجها في سياق النص الأصليّ، الأمر الذي يقوده في نهاية المطاف إلى «بناء نص جديد» بلغة مختلفة، لكنه يكافئ النص الأصليّ من حيث المعنى.

استناداً إلى ما تقدّم، تتمحور النظريّات الاستدلاليّة حول المعلومات التي لا بد من البحث عنها لبناء معنى النص الأصلي وبناء نص مكافئ له باللغة الهدف. وهده المعلومات لها نوعان: النوع الأول هو المعلومات اللغويّة المتعلقة بمعاني الكلمات الواردة في النص الأصليّ ومقابلاتها المحتملة في اللغة المنقول إليها، أما النوع الثاني فهو المعلومات غير اللغويّة المتعلقة بفحوى الموضوع الذي يعالجه النص، واسم المؤلف، وطبيعة النص (مقالة في صحيفة، مقالة إلكترونيّة، كتاب علميّ، رواية، مسرحيّة، قصيدة... الخ)، ودار النشر، ومكان وتاريخ النشر، وهوية الجمهور الذي يوجه النص الأصلي إليه، إضافة إلى دفتر شروط نشر الترجمة (نشر ورقي أم إلكتروني، المهلة المعطاة للمترجم لإنجاز العمل، دار النشر، هوية الجمهور على هذه المعلومات، سواءً

أكانت لغوية أم غير لغوية، يستند المترجم إلى ذاكرته بالدرجة الأساسيّة، إضافة إلى أنواع أخرى متعدّدة من المراجع، نذكر منها ما يلي:

أ- المعاجم أحاديّة اللغة: وهي تقدّمُ شرحاً موسعاً لمختلف معاني المفردات مع أمثلة على كل منها. ب- المعاجم ثنائيّة اللغة: وهي تقدّم لكل كلمة من لغة ما مرادفاً واحداً أو مرادفاً تعدة في لغة أخرى، وبعض هذه المعاجم يقدّم أيضاً أمثلة على استخدامات هذه المقابلات، لكنهاً ليست وافيةً كالأمثلة والشروح الواردة في المعاجم أحاديّة اللغة.

ت- المعاجم التخصصية أحاديّة اللغة: وهي تتضمّن تعاريف واضحة ومحدّدة للمصطلحات التخصصية ضمن مجال معيّن كالقانون، والاقتصاد، والعلوم العسكريّة...إلخ.

ث- المعاجم التخصصية ثنائية اللغة: وهي تحتوي مصطلحات تخصصية ضمن مجال محدد مع مرادفاتها في لغة أخرى، لكن قسماً من هذه المعاجم لا يقدّم توضيعات حول ماهيّة الأفكار التي تعبّر عنها هذه المصطلحات.

ج- الكتبُ والمقالات التخصصية: وهي مراجع ثرة تقدّم للمترجم كل المعلومات غير اللغويّة التي يحتاج إليها لبناء معنى النص الأصليّ، علماً أنّ الكتب والمقالات المختصة باللغة تساعد المترجم في فهم الصيغ اللغوية المعقدة أو الملتبسة الواردة في النص الأصلي، كما تساعده في ضبط أدائه اللغوي حين بناء النص المترجم.

ح- الشابكة: تتضمن مجموعة هائلة من المواقع الإلكترونيّة التي توفر للمترجم كماً لا يُحصى من المعلومات اللغويّة والمعلومات غير اللغويّة. إنما، عليه أن يُحسِنَ التأكد من أنّ المواقع التي يزورها موثوقٌ بها، حرصاً على دقة المعلومات التي سيوظفها في عملية الترجمة.

خ- الاختصاصيون: وهم أشخاصٌ مختصون إما باللغة المصدر، أو باللغة الهدف، أو بالترجمة، أو بالترجمة، أو بالمجال الدي يتناوله النص الأصليّ. ويستطيع هو لاء تسريع عمل المترجم من خلال الإجابة عن أسئلته التي يجب أن تكون محددة، وواضحة حول قضايا لغوية مرتبطة بالنص الأصلي، أو بالنص الهدف، أو حول مسائلٌ متعلقة بطبيعة الموضوع الذي يعالجه النص الأصلي.

إنّ هـ نه المجموعـة الواسعـة والمتنوعة من المراجـع تمثل نقطة اختـ لاف بين النظريات الألسنية والنظريات الألسنية ترى أنّ على المترجـم الخضوع لهذه المراجع واحترام كل ما يـرد فيها دون أي تغيير. أما النظريات الاستدلالية، فإنها تضع هذه المراجع فـي خدمة المترجم، وتدعوه إلى «الاستئناس» بها، وتكييف المعلومات التي تقدمها له مع سياق النص الذي يريد ترجمته. لذا، فإننا نرى في النظريات الاستدلالية مقاربـة أكثر موضوعية وأكثر ديناميكية، تتيح للمترجم تطوير عمله باستمرار وجعله على الدوام أكثر قدرة على تذليل العقبات التي تعترض سبيله. فلنر الآن كيفية الاستفادة من النظريات الاستدلالية لتعريب المصطلحات.

### النظريّاتُ الاستدلاليّة وتطويرُ تعريب المصطلح

إنّ العبرة الرئيسة المُستخلصة من النظريّات الاستدلاليّة هي «البحث والتوثيق». لذا، يجدُّرُ بنا الاستفادة منها على المستويين الفرديّ والمؤسساتيّ. فعلى المستوى الفرديّ، لا بدّ لكل مترجم عربيّ من أن يتبع الخطوات التالية:

أ- تعزيز معارفه بلغات عمله، سواء أكانت العربيّة أم اللغات الأجنبيّة التي يُريدُ الترجمة منها.

ب- إتقان أساليب تعريب المصطلحات من اشتقاق، ونحت، ومجاز، واقتباس.

ت- عدم التسرّع في نقل المصطلحات، بل التبحّر في فهم دلالاتها والتوسع في البحث عن مقابلاتها العربيّة التي يمكن أن تكون موجودة سلفاً، وذلك بالاستعانة بأنواع المراجع كافة التي أشرنا إليها آنفاً.

ث- امتلك الجُرأة في توظيف أساليب التعريب سواء لوضع مقابلات للمصطلحات التي لم يسبق تعريبُها أم لطرح مقابلات جديدة فُضلى للمصطلحات التي سبق أن عُرّبت ولا بد أيضاً في هذا السياق من امتلاك الحُجة القويَّة للدفاع عما يُقدّمه المترجم من مصطلحات مُعَرّبة جديدة مع الاحتفاظ بالمرونة الضروريّة للاستفادة من اقتراحات المترجمين الآخرين حول هذا الموضّوع.

ج- توثيق المترجم المصطلحات الأجنبيّة كافة التي يُعرّبها مع مقابلاتها العربيّة، مستعيناً ببرامج الحاسوب، بطريقة مُيسّرة ودقيقة، تسهّل عليه الرجوع إلى هذه المصطلحات ومقابلاتها كلما دعت الحاجة، فيتفادى بذلك التضاربُ والتناقضُ في عمله.

أما على الصعيد المؤسساتي، فإن الكمّ الهائل من المصطلحات الجديدة التي تنشأ يومياً في مختلف الميادين من جراء التطور العلمي غير المحدود، والتضخم السكاني في الوطن العربي، والحدود السياسية القائمة بين أقطاره، عواملُ تفسّرُ فوضى تعريب المصطلحات في عصرنا الراهن؛ لذا، لا غنى عن زيادة دور المؤسسات الرسمية المعنية بالإشراف على الترجمة في الوطن العربيّ، من مجامع لغوية، ووزارات ثقافة، وجامعات، وغيرها. إذ لا مَفرّ من أن تعزز التعاون فيما بينها، وتنفتح انفتاحاً أوسع على جمه ور المترجمين إلى العربيّة، من خلال منصات الكترونيّة يتبادل عبرها المختصون والأكاديميون والمترجمون آراءهم واقتراحاتهم حول تعريب المصطلحات، ما سيكون كفيلاً بتقريب وجُهات النظر حول هذه المسألة، والحد تدريجياً من ظاهرة فوضى تعريب المصطلحات، وتسريعها لمجاراة ركب التطور في العالم الذي نعيش فيه.

#### الخاتمة

أيها السادة، الترجمة قبل كل شيء عمليّة بحث وتوثيق وتدقيق، ولا يمكن لأي أمة أن تنهض بحركة الترجمة لديها دون الاستناد إلى هذه الأسس الثلاثة. □

#### المراجع العربيّة

- الشهابي، الأمير مصطفى. معجم الألفاظ الزراعية بالفرنسيّة والعربيّة. القاهرة (دون دار نشر) ١٩٥٧.
- حسين، عبد اللطيف، وحسن لبيب. قاموس المصطلحات الماليّة والتجاريّة فرنسي إنكليزي عربي. القاهرة (دون دار نشر) ١٩٥١.
  - حشيمه، كميل إسكندر. المُنجدُ في اللغة العربيّة المعاصرة. بيروت: دار المشرق، ٢٠٠١.
  - خسارة، ممدوح. علم المصطلح وطرائق وضع المصطلحات في العربية. دمشق: دار الفكر، ٢٠٠٨.
- مزغيش، كريمة. واقع المصطلح في العلوم الإنسانية وتحدياتها الراهنة المصطلح اللساني أنموذجاً. مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية] على الضابكة[، ٢٠١٩، العدد ٥٠. https://jilrc.com (تاريخ الاطلاع على الصفحة: ٣ آب ٢٠٢٠).
  - نجّار، الدكتور فريد جبرائيل. قاموس التربية وعلم النفس التربويّ إنكليزي عربي. بيروت (دون دار نشر) ١٩٦٠.
- نجم، مفيد. فوضى المصطلح. صحيفة العرب ]على الشابكة[، ٢٠١٤ (بلا عدد). https://alarab.co.uk (تاريخ الاطلاع على الصفحة: ٣ آب ٢٠٢٠).

#### المراجع الفرنسيّة

- DURIEUX, Christine. Vers une théorie décisionnelle de la traduction. Revue LISA/LISA e-journal ]Online[, 2009, Vol. VII n°3. URL: http://lisa.revues.org) Page consultée le 21 juillet 2020).
- HASSAN, Ward (2014). Les Théories de traduction. Conférence donnée dans les Journées culturelles du Département de Français à l'Université De Damas.
- RAKOVÁ, Zuzana. (2014) Les Théories de la traduction. Thèse de doctorat, université Masaryk, République Tchèque.
- SPERBER, Dan; Deirdre WILSON. Relevance, Communication and Cognition. Oxford:
   Basil Blackwell, 1986, ]trad. fr. La pertinence. Communication et cognition. Paris: Ed. de Minuit, 1989[.



Manet, women reading, 1879



### نظريات اكتساب اللغة

تأليف: سوزان غولدن مايدو ترحمة: صفاء طعمة غزوك

> ســوزان غولدن -مايدو، جامعة شــيكاغو، Unitary قســم علم النفس والتنمية البشرية المقارنة. شيكاغو، الولايات المتحدة الأمريكية.

إن أسهل طريقة لدراسة تقنية تعلّم اللغات تكون فقط بمراقبة الأطفال والإصغاء إليهم وهم يتحدثون. في الدراسات التي كانت تجري في الماضي كان الأهل الباحث ون يسجلون مذكرات أو ملاحظات يومية للألفاظ التي ينطق بها طفلهم (في سبيل المثال:1939-1949, Stern and Stern, 1907; Leopold, . 1949. كان الهدف من هذه اليوميات تدوين جميع الألفاظ الجديدة التي تصدر عن الطفل. استبدلت هذه اليوميات في الدراسات اللاحقة بتسجيل مقاطع صوتية أو تصوير مقاطع فيديو لكلام عدد من الأطفال، وعلى مدى عدة سنوات من الزمن. أشهر هذه الدراسات الحديثة هي التسجيلات الطولية روجر براون عام 1973 لأدم وحواء وسارة.

ولأن كتابة وتحليل حديث الطفل يتطلب جهدا كبيرا ومتابعة مكثفة، كانت كل الدراسات الفردية التي تتناول اكتساب اللغة ترتكز على عدد محدود جدا من الأطفال، الذين يتفاعلون مع الشخص الذي يقدم لهم الرعاية الأساسية في المنزل. إلا أن التقنيات الحديثة أتاحت للباحثين مشاركة النصوص التي https://childes.).

<sup>•</sup> مترجمة سورية.

ونظرا لأن النظام يتيح الوصول إلى الكثير من النصوص التي جمعها باحثون مختلفون ومن أماكن مختلفة، لذلك يمكن للباحث الفردي الآن أن يطلب البيانات التي جمعها من التفاعلات التلقائية في المواقف التي تحدث على نحو طبيعي وفي عدة لغات. علاوة على ذلك، فإنه من الممكن دائماً، وهو ما يحدث غالبا، استكمال الملاحظات الطبيعية لمحادثات الأطفال بوساطة المسابير التجريبية التي تستخدم في عدد كبير من الموضوعات. لذا، يمكننا توصيف ما يفعله الأطفال حين اكتسابهم اللغة على الرغم من الوقت الطويل الذي يستغرقه هذا الأمر. إلا أن المهمة الأصعب هنا هي معرفة كيف تتم هذه العملية.

ثمة هناك كثير من النظريات التي تشرح طريقة تفاعل الأطفال في أثناء عملية تعلّم اللغة، والبداية في هذا الفصل هي مراجعة العوامل والأسباب الرئيسة. وسنجد أنه على الرغم من الاختلافات في التفاصيل التي تظهر بين النظريات التي تشرح عوامل أسباب التعلّم، إلا أن جميعها تعترف بحقيقة أن الطفل يكون محضراً تماما لعملية التعلّم عندما يصل الى هذه المرحلة أي مرحلة تعلّم اللغة. بينما يكمن الاختلاف في الأمور التي تطلب كل نظرية أن يتمتع بها الطفل ليكون مستعدا للتعلم. فهل يبلغ الأطفال هذه المرحلة مزودين بمخطط عام يشرح ماهيّة اللغة؟ أم أنها تأتي بدلا من ذلك مع مجموعة عمليات تؤدي إلى اكتساب مهارة ما، إلى اكتساب اللغة (واللغة فقط)؟ أو تترافق مع مجموعة من العمليات التي تؤدي إلى اكتساب مهارة ما، بما فيها مهارة اللغة؟ يناقش هذا الفصل المفاهيم النظرية والتجريبية التي كانت ولاتزال تطبق لتحديد العوائق أو المشاكل التي تواجه الطفل في عملية تعلّمه اللغة. ونختم بتحليل ما نقصد من خلاله شرح نظرية ان (اللغة مسألة فطرية).

#### الروايات النظرية لتعلّم اللغة:

#### نظرية تحليل السلوك Behaviorits Accounts:

تتألف نظرية تحليل السلوك من النظريات النفسية التابعة لتلك الحقبة، فاللغة قبل أواخر الخمسينات من القرن الماضي كانت عبارة عن سلوك آخر يمكن اكتسابه من خلال القوانين السلوكية العامة، مثل التعليم الترابطي والمحاكاة، وعلينا أن نضع في حسباننا، في سبيل المثال أن التعليم الترابطي، الذي يكمن تعريفه في أنه عملية تعلم عامة ترتبط فيها كل استجابة جديدة بحافز محدد. إن هذا الارتباط يبدو كأنه طريقة طبيعية لشرح الطريقة التي يتعلم من خلالها الأطفال الكلمات في لغتهم - يتعلم الأطفال التسميات عن طريق ربط لكلمة المسموعة بجسم مرئي.

لكن، الأمر ليس بهذه البساطة، تضيء نظرية الأحجية الشهيرة في كتاب (كوين 1960) على هذه المشكلة تخيل أنك غريب في بلد أجنبي وليس لديك أبدا أي معرفة باللغة المحلية تسمع السكان المحليين وهم ينادون «gavagai» في نفس الوقت الذي يشيرون فيه إلى أرنب يجري من بعيد، فتحاول ربط استجابتك الجديدة «gavagai» مع منبه معين، ولكن أي منبه عليك أن تختار بالضبط؟ هل هو الأرنب

كله؟ هل المقصود هو ذنبه؟ هل هما أذناه؟ هل يقصدون فعل الركض؟ الخيارات هنا غير محدودة ولا تعطى اجابة إلا عن جزء يسير من الأسئلة التي تطرحها عملية التعلم.

يمكن التفكير في كل من أسلوب المحاكاة أو التكرار كآلية تمكن الأطفال من تعلم «العادات» النحوية التي تتكون منها اللغة. إنما، مع ذلك، إن أي نظرة خاطفة إلى طريقة تعلم الأطفال للغة سوف تكشف لنا أن أيا من هاتين الآليتين ليست كافية لتحقيق عملية تعلم اللغة. فالأطفال يتعلمون اللغة التي يتعرضون لها أو يتعاملون معها، إي بهذا المعنى الواسع، هم يتعلمونها عن طريق المحاكاة. لكن هل يقلد الأطفال الجملة التي يسمعونها؟ قد يفعل بعضهم ذلك، لكن أغلب الأطفال ليسوا مقلدين (Bloom et al. 1974). فضلاً عن ذلك، فإن الأطفال المقلدين لا يتعلمون اللغة بطريقة أسرع من الطريقة التي يتبعها الأطفال غير المقلدين. حتى الأطفال المقلدون عادة، لا تراهم يرددون كل شيء يسمعونه - نجد أنهم انتقائيون، أي أنهم يقلدون فقط مقطعاً من الجملة، الذي يستطيعون التعامل معه في الوقت الحاضر. لذا فإن عملية المحاكاة تعتمد على كل من الطفل والجملة التي يسمعها في آن معاً.

ماذا عن ردة فعل الآخرين على الجمل التي يقولها الأطفال؟ هل يتعلم الطفل استخدام اسلوب صياغة الجمل الذي يدعمه الأهل؟ قد يعزز الأهل بطريقة إيجابية الجمل الصحيحة نحوياً التي يتلفظ بها الطفل ، في حين يكون دعمهم سلبيا للجمل غير الصحيحة قواعدياً. يمكن بهذه الطريقة أن نشجع الأطفال على التلفظ بالجمل الصحيحة ونثنيهم عن التلفظ بالجمل المغلوطة. نواجه هنا مشكلتان في هذا الخصوص:

الأولى، هي أن الآباء لا يستجيبون عادة للجمل التي يتلفظ بها طفلهم كنوع من التصحيح اللغوي القواعدي لهذه الجمل (Brown and Hanlon, 1970). في حين تظهر ردة فعل الأهل في الغالب تجاه معاني الجمل التي يتلفظ بها أطفالهم.

والثانية، هي أنه حتى لوتعامل الأهل مع الجمل الصحيحة قواعدياً بطريقة تختلف عن تعاملهم مع الجمل غير الصحيحة قواعدياً، يبقى الطفل هو من يحدد المقومات ومعايير صحة الجمل الصحيحة. مثلا: إذا قال الطفل جملة صحيحة قواعدياً «أنا لونت الحائط بالأزرق،» وكانت استجابة الأم إيجابية (وتالياً تجاهل المحتوى الملتبس للجملة والتركيز على صيغتها)، لا يزال يتعين على الطفل أن يعرف كيف يستخدم هذه الجملة على نحو عام؛ بعبارة أخرى، لا يزال هناك الكثير من العمل الاستقرائي الذي يجب انجازه حتى لوتعلم الأطفال مجموعة من الجمل الصحيحة التي يمكن تعميمها.

لكن نظرية التحليل السلوكي في اللغة تعرضت لضربة قاضية في 1959 بعد نشر نعوم تشومسكي مراجعته لكتاب «السلوك اللفظي» للكاتب سكينر.

يق ول تشومسكي: لا يمكن وصف طريقة استخدام اللغة لدى البالغين على نحومناسب من حيث تسلسل السلوكات أو الاستجابات. كما أن عملية المعرفة واستخدام اللغة لدى كل فرد ترتكز على نظام من القواعد المجردة، وهذه القواعد هي ما يكتسبها الأطفال حين تعلمهم اللغة. بعد مقاربة الموضوع بهذه الطريقة، نجد أن مسألة اكتساب اللغة تتطلب نوعاً مختلفاً تماماً من الإجابات.

#### · Nativist Accounts النظرية المتعلقة بالأصول

إن الفرضية التي طرحها تشومسكي، هي أن الأطفال يتعلمون نظاماً لغوياً تحكمه مبادئ خفية ومجردة ومن دون تعليمات واضحة، حتى إنها في الواقع لا تحتوي معلومات كافية من المدخلات لدعم استقراء هذه المبادئ الخاصة (على عكس المبادئ الأخرى) – وتفتقر إلى أي دافع للتحفيز. يتابع تشومسكي مناقشته بفرضية أنه إذا لم تتوافر معلومات كافية عن الملاحظات التي جمعت لشرح طريقة تعلم الاطفال للغة، عندئذ تكون عملية اللغة مدعومة بالمعرفة النحوية الفطرية وإجراءات خاصة تتعلق بعملم اللغة (تشومسكي،١٩٦٥).

تصوغ نظرية القواعد العالمية (Universal Grammar) هذه المعرفة الابتدائية من حيث المبادئ والمعايير التي تحدد مجموعة اللغات البشرية المحتملة. من المفترض أن تكون القواعد العالمية جزءًا من المعرفة الفطرية للبشر. كما تضع مبادئ هذه المعرفة العالمية (UG) أطاراً محدداً لخصائص اللغة، وغالبًا ما تترك العديد من الخيارات (المقيدة) مفتوحة لتقرر البيانات لدى الطفل فيما بعد كيف تتواصل معها. في سبيل المثال، حرية ترتيب الكلمات هي معيار للاختلاف (الاختلاف بين اللغات). تفرض بعض اللغات (الإنجليزية) قواعد صارمة في ترتيب الكلمات؛ في حين تدرج اللغات الأخرى مثل (الروسية واليابانية) مجموعة من القواعد المقبولة؛ فيما لا تزال هناك لغات أخرى (Warlpiri، وهي لغة أسترالية للسكان الأصليين) تسمح بالخلط على نحو كامل تقريبًا في ترتيب الكلمات داخل عبارة ما. يحتاج الاشخاص الذين يتعلمون لغة ما إلى لمعرفة المدخلات فيها من أجل تحديد معايير تلك اللغة.

من الجوانب المهمة لهذه النظرية أن تعيين معيار وحيد قد يتسبب في ظهور مجموعة من الخصائص النحوية غير المرتبطة ظاهرياً ضمن هذه اللغة. في سبيل المثال: يشمل المعيار «عدم وجود فاعل في الجملة» أو «null-subject » عددًا من الخصائص: وجوب وجود الفاعل الظاهر في جميع الجمل الخبرية (الجواب هو نعم بالإنجليزية، ولا بالإيطالية)، أو ظهور الضمائر المستترة مثل «it seems » في «there أو «there» في «there في اللغة الإنجليزية، ولا في اللغة الإنجليزية، ونعم في اللغة الإنجليزية، ونعم في اللغة الإيطالية)، وهكذا.

ينشأ عن توقع ماهية المدخلات الضرورية لتحديد معيار «عدم وجود الفاعل في الجملة» في لغة ما، محاذاة متزامنة لجميع هذه الجوانب داخل قواعد اللغة لدى الطفل (هيامز، 1989). كما أن هناك جدل واسع في وقتنا الحاضر، فيما إذا كانت بيانات لغة الطفل تستطيع التعامل مع مثل هذا النوع من التوقعات. علاوة على ذلك، فإن أي بحث في النظرية اللغوية يُدعم من خلال وجهة النظر القائلة بأن المعرفة اللغوية الفطرية تقلص من هذا النظام قدر الإمكان (Minimalist Program البرنامج المعتدل، تشومسكي، 1993).

ومع ذلك، فإن المعرفة الفطرية للمبادئ الأساسية في اللغة ليست كافية لتفسير طريقة اكتساب الأطفال للغة. كيف يميز الأطفال الاسم أو الفاعل في اللغة المحددة التي يتعلمونها؟

من الواضح أن الأطفال يحتاجون إلى تحديد الفاعل والفعل في لغتهم قبل أن يتمكنوا من تحديد ما إذا كان ترتيبهما نهائي في تلك اللغة، وقبل أن يستخدموا أي معرفة فطرية قد يمتلكونها بخصوص طريقة بناء اللغة. وتالياً، وإلى جانب المعرفة النحوية الفطرية، يحتاج الأطفال أيضاً إلى أساليب تتعلق بعملية التعلم، بحسب خصوصية كل لغة على حدة.

يمكن ذكر مثال آخرعن الأساليب التعليمية المحتملة، وهو مجموعة قواعد تربط بين الفئات الدلالية والنحوية (Pinker, 1989). بموجب هذه الفرضية، يُفترض أن الأطفال سيعرفون بالفطرة أن من قام بالفعل قد يسمى «فاعلاً»، وأن العناصر التي وقع عليها الفعل من المحتمل أن تسمى «مفعولاً به»، وما إلى ذلك. كل ما يحتاجون إليه هو تحديد من قام بالفعل في المشهد (باستخدام سياق الكلام)؛ كما تسمح لهم قواعد الربط بالاستنتاج أن المصطلح المستخدم للإشارة إليه هو الفاعل في الجملة. يمكن بعد ذلك أن تتولى معرفتهم الفطرية كيفية السماح بترتيب وتنظيم هذه العناصر. مرة أخرى، ثمة تضارب في الآراء حول ما إذا كانت بيانات لغة الطفل تدعم هذه الافتراضات (في سبيل المثال، إن اللغات التوافقية الصغار يتعلمونها بسهولة.)

#### النظرية المعرفية /الاجتماعية Cognitive Accounts. Social

يترتب على وجود الفرضية الخاصة بالأصول تحقيق نقطتين أساسيتين:

- (1) تكون بعض المبادئ، على الأقل التي تخص مسألة تنظيم اللغة،خاصة بها فقط، ولا تتشارك مع الأنظمة المعرفية الأخرى.
- (2) إن الأساليب المؤدية إلى تنفيذ هذه المبادئ هي فطرية في حدِّ ذاتها، أي إنها تتمحور حول الطفل وليس حول بيئته.

إذا لاحظت إنه وعلى الرغم من وجود هاتين الفرضيتين في بعض الأحيان، إلا أن هذا ليس بالضرورة. يمكن للمرء أن يتخيل أن المبادئ الكامنة وراء المعرفة اللغوية قد تكون خاصة باللغة، وفي الوقت نفسه، يتم تنفيذها من خلال آليات التعلم العامة لجميع الأغراض.

في سبيل المثال، يمكننا في أغلب الأحيان، ومن خلال مراقبة سلوكات الآخرين إلى أين ينظرون، أو كيف يحركون أيديهم ووجوههم، تخمين نواياهم. يمكن للأطفال الصغار استخدام هذه المعلومات لمساعدتهم في تضييق نطاق تخميناتهم عن معنى الكلمة. في الواقع، إذا نظر المتحدث إلى شيء ما في أثناء نطق كلمة جديدة، فسيفترض الطفل أن كلمة المتحدث تشير إلى ذلك الشيء، حتى لو كان الطفل نفسه لا ينظر إليه (بالدوين، 1993). أي بمعنى آخر، يمكن للأطفال استخدام التلميح أوالإشارات العامة لما يقصده المتحدث، من أجل توجيه تخميناتهم عن معنى الكلمة في اللغة.

يمكن للأطفال أيضاً استخدام اللغة نفسها كتلميح للدلالة على المعنى. إذا كان التراكيب النحوية للجمل التي يسمعها الأطفال تعكس معانيها، إلى حد ما على الأقل (كما وجدت جليتمان وزملاؤها، في

سبيل المثال، Fisher et al. , 1991 ؛ Landau and Gleitman , 1985)، عندئذ يمكن للأطفال استخدام تلك التراكيب لتمهيد طريقهم إلى المعنى، تدعى هذه العملية باسم «التمهيد النحوي».

أثبتت براهين عدة في وقتنا الحاضر أنه حتى الأطفال الصغار بامكانهم اقتحام اللغة عن طريق عملية التمهيد النحوي. لكنهم، طبعا، ليسوا مثل البالغين عندما يبدأون في تعلم الكلام – من الواضح أن تطورا ما يجب أن ينجز. السؤال هناهو: ما نوع العمل المطلوب؟ أحد الاحتمالات التي يفضلها بعض أتباع نظرية الأصول أو الفطرة، أن الأطفال لديهم كل الفئات والمبادئ النحوية التي يحتاجون إليها؛ إنما تقصهم أنظمة التشغيل التي تسمح لهذه المبادئ بالعمل. في هذا السياق، ينطوي العمل التطوري الذي يتعين فعله، ضمن هذا الرأي، على تغيير النظام النحوي.

كما تشير وجهة نظر أخرى إلى التغيير الكبير الذي يطرأ على لغة الطفل في أثناء نموه، حيث تتحول من نظام قائم على الدلالات اللفظية إلى نظام يعتمد على الفئات النحوية. يتكون هذا التحول بسبب النضج اللغوي او اتباع قواعد الربط الفطرية. ومع ذلك، يمكن أن ينتج أيضًا عن قفزة استقرائية يقوم بها الأطفال على أساس البيانات اللغوية المتاحة لهم، جنبًا إلى جنب مع المهارات المعرفية و/أو الاجتماعية التي يجلبونها إلى المهمة – وهذه القفزة الاستقرائية هي من صميم النظرية الاجتماعية / المعرفية في اكتساب اللغة.

من الواضح أهمية دورالدعامات المعرفية الكنها قد لا تكون كافية لبدأ تعلّم المهارات اللغوية. في سبيل المثال، إن البدء بالتراكيب (الإيماءات + الكلام) التي تنقل عنصرين من اقتراح («فتح» أشر الى الصندوق) تسبق بداية التركيب المكون من كلمتين («افتح الصندوق») بأشهر عدة ، مما يشير إلى أن القدرة المعرفية للتعبير عن عنصرين دلاليين ليست حجر العثرة الآخير في التراكيب التي تتكون من كلمتين (Viverson and Goldin-Meadow, 2005). إن المشكلة الأكبر تكون في الأرجح في صعوبة استخراج الأنماط اللغوية من المدخلات.

تزعم النظرية الاجتماعية-المعرفية أن هناك معلومات كافية في المدخلات اللغوية التي يسمعها الأطفال، ولا سيما ضمن البيئة الاجتماعية الداعمة التي يعيشون فيها، لتحفيز النظام النحوي.

تشير الأبحاث المستفيضة إلى أن البالغين يغيرون طريقة الكلام الذي يوجهونه إلى أطفالهم. يكون هـذا الحديث (غالباً ما يسمى الكلام الموجه إلى الأطفال أو اللغة الأمومية) أبطاً، وأقصر، وذو نبرة أعلى، مع مبالغة في التنغيم، وبتشكيل صحيح نحوياً، ويستخدمون فيه الزمن الحاضر أكثر من الكلام الذي يوجه إلى البالغين (سنو، 1972). ويولي الأطفال اهتماماً خاصاً بهذه المدخلات الدقيقة، ويفسرونها من حيث التحيزات الخاصة بهم أو مبادئ التشغيل.

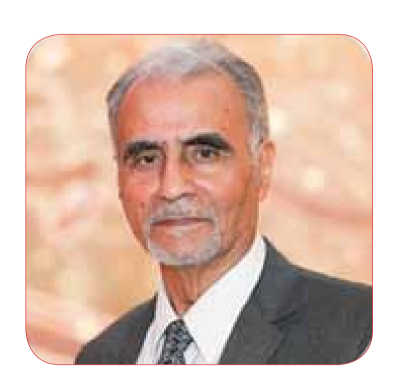
بيد أن، إحدى المشكلات التي تنشأ من فرضية عدِّ اللغة الأمومية المحرك الأول لتعلم اللغة لدى الطفل، هي أن الكلام الموجه إلى الأطفال قد لا يكون شاملاً. ففي العديد من الثقافات، يشارك الأطفال في التفاعلات الاتصالية بصفتهم مستمعين (وليس كمخاطبين) والخطاب الذي يسمعونه في الأغلب لا يبسّط بالأسلوب نفسه. ومع ذلك، يصبح الأطفال في هذه الثقافات مستخدمين أكفياء لأنظمتهم النحوية في أطر زمنية مماثلة تقريباً.

تشير الملاحظات المأخوذة إلى أنه قديكون هناك العديد من المسارات المتطورة تصب في الفكرة عينها وهو تفسير منطقي ينتج من ترابط ومتانة اللغة. أحد الاحتمالات المثيرة للاهتمام، التي تتجنب مشكلة عدم تلقى الأطفال على نحو عامل مدخلات مبسطة، أن الأطفال قد يقومون بالتبسيط بأنفسهم.

في سبيل المثال، إن محدودية الذاكرة لدى الأطفال الصغار قد تجعلهم أقل قدرة على تذكر شريحة كاملة من الكلمات أو جميع الأصوات التي تتكون منها الكلمات الفردية. ونتيجة لذلك، فإنهم يقومون بالعمل التحليلي المطلوب لتجريد الانتظام اللغوي على قاعدة بيانات أصغر وبطريقة مفلترة (فرضية الأقله والأكثر، نيوبورت، 1990؛ انظر أيضاً 1993, Elman ). ربما كان هذا التغيير هو ما يحتاج إليه الأطفال للوصول إلى أنظمتهم اللغوية. أضف إلى ذلك إن مثل هذه العملية هي عملية عامة ويُفترض أن يستحضرها الأطفال حول العالم أينما كانوا، في طريقتهم لتعلّم اللغة. □

#### بعض المراجع

- 12-0-https://doi.org/10.1016/B978. الوحدة المرجعية في علـم الأعصاب وعلم النفس السلوكي البيولوجي. 2-5.23585-809324
  - بايشوب، د. موغفورد، ك. 1988. تطور اللغة في الظروف الاستثنائية Churchill NY، ivingstone.
- Bloom, L., Hood, L., Lightbown, P., 1974.
  - المحاكاة في تطور اللغة، في حال حدوثها، ما هي الأسباب ومتى تحدث 20-420, (3), 380-420.
  - باهن، M.، زيمرمان،، L.، Call توماسيللو، 2018 الأسس الإدراكية -الاجتماعية لدى الأطفال اللغويات 28، 1253 –1289.
    - براون ر. 1973 اللغة الأولى Harvard University Press، Cambridge، MA براون ر.
      - تشومسكى N.1959، مراجعة كتاب السلوك اللفظى للكاتب سكنر. اللغة 35 (1)، 26–58.
    - تشومسكى ، N. 1965 ، كراب نظريات البناء التركيبي للجملة. MIT Press، Cambridge، MA.
      - تشومسكي ، 1993 ، N. النظام المعتدل في النظرية اللغوية -. 1. ورقة عمل في اللغويات، كامبريدج.
- إيلمان ، J.L.، 2001 . التواصل واكتساب اللغة In. تطور اللغة الدراسات الأساسية. .Malden، pp. 295–306
  - In: Brooks، P.، Kempe، V. موسوعة تطور اللغة . Sage Publications. Goldin-Meadowy
  - غولدن ميدواي، 1989 .. . مراجعة في تطور اللغة في ظروف الاستثنائية. Lang. الخطاب 32 (3)، 285-289.
    - غولدن ميدواي، S.، 2003 مهولة تكيّيف اللغة. Psychology Press، N.Y-
- ليوبولـد، دبليـو إف (1939 1949 ) في: تطويـر الـكلام لطفـل ثنائـي اللغـة: سجـل لغـوي، مجلـدات. 1-4. مطبعـة Northwestern University IL.
- oldinG-Meadow، S.، Yang، C.، 2017. دليل إحصائي على أن الطفل يمكنه إنشاء نظام لغوي مندمج من دون ... Neurosci. Biobehav.. Rev. 81 (الجزء ب)، 150-157 (الجزء ب)، 150-157





## نزار عيون السود... قصَّة أربعين عاماً من عشق لغويّ

حوار: غریس عباس 🍨

ولد في حمص عام 1945، وهناك تلقى تعليمه الابتدائي والثانوي، ثم أوفد إلى الاتحاد السوفييتي عام 1965 وأنهى دراسته الجامعية عام 1970.

تابع دراســـته العليا عام 1978 في الاتحاد الســوفييتي وحصــك عام 1983 على الدكتوراه في علم النفس الاجتماعي وكانت رسالته بعنوان «نشوء وتطور الفكر النفسي – الاجتماعي عند العرب». عاد إلى الوطن عام 1983 عين مديراً للمكتبات بجامعة دمشـــق ثم مديراً للشؤون الثقافية، يعمك حالياً أستاذاً محاضراً في كليتي الأداب والتربية بجامعة دمشق.

من أهم أعماله : دراسات في الأدب والمسرح، الاشتراكية والنزعة الإنسانية، من الأدب الروسي الساخر.

يعيش ضيف حوارنا قصَّة عشق عريقة مع الترجمة تجاوز عمرها الأربعين عاماً... أنجب منها، حتَّى الآن، ما يقارب الخمسين كتاباً مترجماً ضمن اختصاصات أكاديميَّة متنوَّعة درسها على مدار حياته.

انبثقت شرارة حبِّه الأولى للغة الفرنسيَّة بعد إعجابه بقصيدة (من أجلك يا حبِّي) للشاعر جاك بريدير، فكانت هذه القصيدة باكورة نتاجه الترجميّ... ولمَّا قرَّر التخصُّص باللغة الفرنسيَّة حالت صعوبة ظروفه دون إتمام دراسته لها... لكنَّ العاشق لا يبئس لذا، عاد لاحقاً إلى دراستها في فرنسا.

أمَّا علاقته باللغة الروسيَّة فكانت أعمق، إذ إنَّه درس اختصاصَي المكتبات والوثائق وعلم النفس الاجتماعيّ في الاتحاد السوفييتي، وتزوَّج امرأةً روسيَّة فغدا تعامله مع هذه اللغة نمط حياة.

<sup>•</sup> صحافية سورية.

- إنَّه الباحث والمترجم الدكتور نزار عيون السود، ومعه كان لنا الحوار التالي:
- تختلف بعض الدراسات حول تصنيف الترجمة بكونها علماً أو فنّاً. كيف تعرّف الترجمة وفق تحريتك الطويلة؟
- أنا أرى أنَّ الترجمة علم وفنَّ في الآن نفسه، فالترجمة مثلها مثل الطبّ أو الهندسة والفنون كالموسيقا أو العمارة، إلَّا أنَّ الممارسة تبقى عمادها.
- قدَّمت العديد من الترجمات ضمن تخصّصك الأكاديميّ في علم النفس الاجتماعيّ، وهو اختصاصك الأساس، كيف تساعد الترجمة في الاختصاص نفسه في ترجمة أفضل؟
- بالنسبة إليَّ، الترجمة والاختصاص تفاعلا معاً في اختياراتي لكتب من منحى معين، كاختيار الكتب ذات المضمون الأدبيّ، والنفسيّ-الاجتماعيّ، والفلسفيّ. فقد ساعدني اختصاصي في قراءة واستيعاب مؤلَّفات دوستويفسكي الروائيَّة، وترجمة الدراسات الأدبيَّة والنفسيَّة عن إبداعه، مثل ترجمة الكتاب المهمّ (شخصيَّة دوستويفسكي) للباحث الكبير بوريس بورسوف، وهو سفر بحثيّ مهمّ في شخصيَّة هذا الكاتب العملاق، وقد صدر عن الهيئة العامَّة السوريَّة للكتاب عام 2017، في (900) صفحة.

أيضاً ساعدني اختصاصي في ترجمة كثير من المؤلَّف ات والكتب في مجال علم النفس والتحليل النفسيّ والدراسات والتحليل الأدبيّ، وترجمة الأعمال الروائيَّة المشبعة بالمضمون السيكولوجيّ. وقد قارب مجموع ما ترجمته الخمسين كتاباً عدا كثير من المقالات والدراسات والبحوث المترجمة المنشورة في مختلف الدوريَّات العربيَّة.

- يُتَّخذ قرار الترجمة وفق اعتبارات عدَّة، مثل: موضوع الكتاب أو رواجه، أهميَّة الكاتب أو شهرته، اختيار المترجم أو دار النشر... ما الاعتبار الأهمّ لديك؟
- لكلِّ ممَّا ورد ذكره دوره في اتخاذ قرار الترجمة. أمَّا أنا، فأختار أولاً ما أراه مفيداً ومناسباً للقرَّاء وللمكتبة العربيَّة من حيث الموضوع وأهميته. ولا شكَّ في أنَّ لأهميَّة الكاتب وشهرته، ودار النشر دورهما أيضاً في عمليَّة الاختيار، بيد أنَّ مضمون الكتاب المزمع ترجمته هو العامل الرئيس، لديَّ.
  - لا يعترف بعض المترجمين العرب بدور المحرِّر، فهل تسلُّم نصوصك إلى محرِّر؟
- من المؤسف حقاً أنَّ دور النشر العربيَّة، ولا سيَّما لدينا في سورية، لا تجري عمليَّة التحرير والمراجعة. أنا أرى المراجعة والتحرير (ضرورة)، لأنَّ المترجم مهما كان دقيقاً في عمله، لا بدَّ أن يقع في بعض الأخطاء. لكنَّ ي شخصيّاً لا أسلِّم نصوصي إلى محرِّر، لأنَّني أتحرَّى الدقَّة في اللغة العربيَّة والأمانة في الترجمة. وأرحِّب عندما يسمح نظام دار النشر بوجود محرِّر أو مُراجع.



#### - ما أهم صعوبات الترجمة من اللغة الروسيَّة إلى العربيَّة؟

- ثمَّة مجموعة من الصعوبات في الترجمة من اللَّغة الروسيَّة إلى العربيَّة: بعضها يتعلُّق بترجمة أسماء العلم ك (أسماء الأشخاص والمدن والأماكن، وأسماء الأعشاب الطبيَّة والنباتات، والمأكولات والمشروبات الروسيَّة...)، وبعضها الآخريتعلُّق بالتعبيرات الشعبيَّة والمختصرات الدارجة، والأمثلة الشعبيَّة، والمصطلحات المعتمدة، ويكمن وجه الصعوبة في ضرورة إيجاد المقابل المناسب لها في اللغة العربيَّة. هذا بالإضافة إلى الصور والتشبيهات والتعبيرات الأدبيَّة الروسيَّة التي قد تتطلُّب العثور على ما يقابلها في اللُّغة العربيَّة من حيث الشكل والمضمون إن أمكن.

#### - هل ترجمت إصدارات عربيَّة إلى الروسيَّة؟ وهل تفكِّر في خطوة كهذه؟

- ترجمت كتاباً واحداً من العربيَّة إلى الروسيَّة بتكليف من إحدى دور النشر العربيَّة منذ نحو خمس سنوات، وقد صدر الكتاب باللُّغة الروسيَّة. لكن في هذه الحالة، لا بدُّ من وجود محرِّر روسيّ يحرِّر الترجمة إلى اللّغة الروسيَّة، لأنَّ المترجم الأجنبيُّ مهما كانت درجة إتقانه للغة الروسيَّة لا يمكنه صياغة النصّ بالطريقة الأدبيَّة المناسبة مثل المحرِّر الروسيّ.

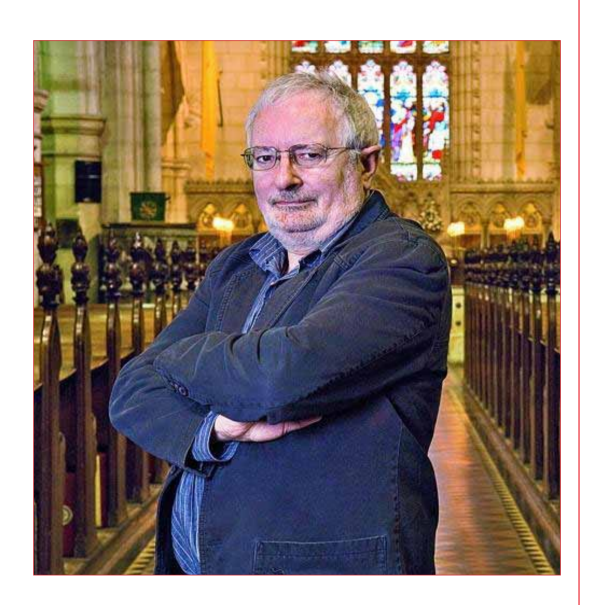
- من أساليب الترجمة: الحرفيَّة والدلاليَّة والتفسيريَّة والتواصليَّة والحرَّة أو بتصرف... ما الأسلوب الذي تعتمده في الترجمة؟

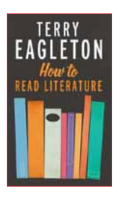
- أبتعد قدر الإمكان عن الترجمة الحرفيَّة لأنَّني لست ترجماناً محلَّفاً، كما أتجنَّب التصرُّف في الترجمة، لأنَّ التصرُّف خيانة للنصّ المترجم، وخيانة للمؤلِّف، وأختار الأسلوب المناسب بحسب النصّ

- النه أتعامل معه، وأترجمه كالترجمة الدلاليَّة والتواصليَّة، وحين الضرورة ألجأ إلى الترجمة التفسيريَّة لشرح ما هو غامض.
- للعولمة تأثيرات إيجابيَّة وسلبيَّة في الترجمة، من السلبيَّات التهميش اللغويّ والخلط والتشتّت في المفاهيم. كيف يتفادى المترجم هذه السلبيَّات ؟
- للعولمة كما ورد- تأثيرات إيجابيَّة وسلبيَّة. أنا أرى أنَّ على المترجم أن يستفيد قدر الإمكان من تأثيرات العولمة وفوائدها، كتوافر القواميس والموسوعات الإلكترونيَّة المختلفة وسهولة الوصول إلى المراجع المتنوّعة المتاحة والقوائم الببليوغرافيَّة، وبيانات النشر لدور النشر المختلفة، وغيرها من المعطيات المهمَّة في شبكة الإنترنت بوساطة محرِّكات البحث والمواقع الإلكترونيَّة المختلفة؛ لكن في الوقت نفسه، عليه أن يتحرَّى الدقة الشديدة في تعامله مع المفاهيم واللغات والبيانات والمعلومات، وأن يراجعها ويتأكّد منها قبل الأخذ بها، إذ إنَّ كثيراً من هذه المعلومات لا يتَّسم بالدقة، ولا سيّما ما يرد في الويكيبيديا والمواقع غير الموثقة وغير المحققة.
- ما أنواع الكتب التي ترى أنَّ من المهمّ العمل على ترجمتها في الوقت الحالي؟ وما العمل المرتقب لك؟
- أرى أنَّ من المهمّ العمل على ترجمة آداب الشعوب التي لم يُترجم منها إلَّا القليل إلى اللغة العربيَّة، كالأدب الهنديّ، في سبيل المثال، وآداب الشعوب الأفريقيَّة والآسيويَّة، وأدب البلدان الاسكندنافيَّة. لديَّ عمل سيرى النور قريباً يتعلَّق بالأديب الكبير والفيلسوف ليف تولستوى.
  - ما رأيك بمجلَّة جسور ثقافيَّة، وما مقترحاتك لتطوير عملنا فيها؟
- مجلَّة «جسور ثقافيَّة» مجلَّة فصليَّة مهمَّة، وقد عاصرتها منذ صدورها عام 2014، المجلَّة جيّدة من حيث المستوى والمضمون والإخراج. وأقترح نشر رواية من الروايات المهمَّة المترجمة في شكل حلقات فيها. فهذا يوفِّر لها عنصر التشويق والمتابعة، ويمكن لهذه الرواية، بعد اكتمال حلقاتها، أن تُنشر من جديد ككتاب مستقلٌ. وهذا ما تفعله مجلَّات كثيرة من هذا الجنس في البلدان الأخرى. ◘



# شخصيةالعدد





### تري ايغلتن

«مقدمة: ماالأدب؟»

تأليف: تِري إيغلتن ترجمة: د. عدنان عزوز

Terence Francis Eagleton تــري إيغلتــن (1943 -...) منظَــر أدبــي بريطاني وناقد ومثقف عام. يعمل حالياً أستاذاً في الأدب الإنكليزي في جامعة لانكستر. نشر إيغلتن أكثر من أربعين كتاباً، لكنم لا يزاك معروفاً بالنظرية الأدبية.

إذا كان هنالك أمرٌ ما يُدعى بالنظرية الأدبية، فمن المسلّم به أن يكون هنالك شيءٌ يُدعى بالأدب وتكون له نظريةٌ ما. وإذّاك فإنه في وسعنا أن نبدأ بطرح السؤال: ما الأدب؟

لقد كانت هناك مساع شتّى لتعريف الأدب، فيمكنك تعريفه، في سبيل المثال، بأنه كتابة «خيالية» بمعنى الكتابة الخيالية التي ليست حقيقية بالمعنى الحرفي للكلمة. إنما حتى التأمل البسيط في ما يدرجه الناس عادة تحت عنوان الأدب يوحي بأن هذا التعريف لن يجدي نفعاً. يشمل الأدب الإنجليزي في القرن السابع عشر كلاً من شكسبير ووبستر ومارفيل وميلتون، لكنه يمتد أيضاً إلى مقالات فرانسيس بيكون وخطب جون دون والسيرة الذاتية الروحية لبونيان، وأي كان ما كتبه السير توماس براون. وقد يمتد، حتى حين الضرورة، ليشمل رواية لفياثان لهوب أو تاريخ الثورة لكلاريندون. وبدوره، يحتوي الأدب الفرنسي في القرن السابع عشر، جنباً إلى جنب مع كوميل وراسين، أقوال لاروشيفوكولد وخطب جنازة بوسيه وأطروحة بويلو عن الشعر ورسائل مدام دى سيفيني إلى ابنتها وفلسفة ديكارت وباسكال. وعادةً

<sup>•</sup> عميد كلية الأداب-رئيس قسم اللغة الإنجليزية في جامعة قاسيون الخاصة بدمشق.

ما يتضمن الأدب الإنجليزي في القرن التاسع عشر كتابات لامب (وإن لم تكن كتابات بنثام) وكتابات ماكولاى (لكن ليست كتابات داروين أو هربرت سبنسر).

فإذاً، لا يبدو أن وضع معيار التمييز بين «الحقيقة» و«الخيال» يقودنا بعيداً جداً عن التعريف السليم للأدب، وذلك لأسباب ليس أقلها أن التمييز نفسه غالباً ما يكون مشكوكاً فيه. فلقد قيل، في سبيل المثال، إن تمييزنا ما بين الحُقيقة «التاريخية» والحقيقة «الفنية» لا ينطبق على الإطلاق على الملاحم الأيسلندية المبكرة. وفي بريطانيا، في أواخر القرن السادس عشر وأوائل القرن السابع عشر، يبدو أن كلمة (رواية) قد استُخدمت للدلالة على كل من الأحداث الحقيقية والأحداث الخيالية، حتى إن التقارير الإخبارية كانت تكاد لا تعد واقعية. لم تكن الروايات والتقارير الإخبارية مصنفة على نحو واضح بأنها أحداث واقعية أو خيالية: فإذاً، تمييزنا الحاد بين هذه الفئات ليس منطقياً. لا شك في أن جيبون كان يعتقد أنه كان يخط حقيقة تاريخية، وكذلك ربما فعل مؤلفو سفر التكوين، لكن يقرأ بعضهم هذه الكتب الآن على أنها وعلية على يعتقد أن تأملاته اللاهوتية كانت حقيقية بينما ينظر إليهاالآن العديد من القرّاء بأنها تحفة «أدبية». كان يعتقد أن تأملاته اللاهوتية كانت حقيقية بينما ينظر إليهاالآن العديد من القرّاء بأنها تحفة «أدبية» وعلوة على ذلك، إذا كان «الأدب» يتضمن كثيراً من الكتابات «الواقعية» فسيعني هنا الأمر أيضاً أنه يستبعد أيضاً الكثير من الأدب الخيالي. إذ تعد قصص سوبرمان المصورة وروايات ميلز وبون كتابات خيالية لكنها لا تعد أدباً على نحو عام، وبالتأكيد هي ليست أدباً. وإذا كان الأدب عبارة عن كتابة «إبداعية» أو الخيال؟

وهنا قد يحتاج المرء إلى اتباع نوع مختلف تماماً من النهج لحلّ هذه المعضلة. إذ ربما يمكن تعريف الأدب ليس وفقاً لمعيار ما إذا كانت الكتابة خيالية أو «متخيلة»، لكن قد يكون لأن الأدب يسعى إلى استخدام اللغة بأساليب غريبة. ووفقاً لهذه النظرية، وحسب تعبير الناقد الروسي رومان جاكوبسون، فإن الأدب يعدُّ نوعاً من الكتابة التي تمثل «عنفاً منظماً يتمّ في الخطاب العادي». عندئذ، يحول الأدب اللغة العادية ويكثفها، وينحرف بها على نحو منهجي عن الكلام اليومي. فإذا اقتربت مني ذات يوم في محطة للحافلات وتمتمت قائلاً «Thou still unravished bride of quietness» (أنت ما زلت عروساً للسكينة)، فإنني أدرك على الفور أنني في حضرة الأدب. أعرف هذا لأن نسيج كلماتك وإيقاعه وصداه يفوق معناه المجرد – أو كما قد يصفه اللغويون على نحو أكثر تقنية بأن هناك تفاوتاً بين الدالات والمدلولات. تشدّ لغتك الانتباه إلى ذاتها، وتتباهى بوجودها المادي، في حين لا تقوم عبارات أخرى بذلك، في سبيل لغتك الانتباه إلى ذاتها، وتتباهى بوجودها المادي، في حين لا تقوم عبارات أخرى بذلك، في سبيل المثال: «ألا تعرف أن السائقين مضربون؟».

في الواقع، كان هذا تعريف «الأدب» الذي قدمه منظرو النظرية الشكلية الروس، الذين شملوا في صفوفه م فيكتور شكلوفسكي ورومان جاكوبسون وأوسيب بريك ويوري تينيانوف وبوريس إيتشنباوم وبوريس توماشيفسكي. ظهر منظرو النظرية الشكلية في روسيا في السنوات التي سبقت الثورة البلشفية عام 1917، وذاع صيتهم طوال عشرينيات القرن الماضي، حتى أخمدت السلطات الستالينية أصواتهم فعلياً. لقد كانوا مجموعة من النقاد المناضلين والمجادلين: إذ رفضوا المذاهب الرمزية شبه الصوفية

التي أثرت في النقد الأدبي الـذي سبقهم، ووجهوا الانتباه بروح علمية وعملية إلى الواقع المادي للنص الأدبي نفسه. ينبغي للنقد أن يفصل الفن عن الغموض ويهتم بكيفية أداء النصوص الأدبية بالفعل: فلم يكن الأدب ديناً زائفاً أو علم نفس أو علم اجتماع، بل كان توليفة معينة للغة، كانت لها قوانينها وهياكلها وأدواتها الخاصة، التي ينبغي دراستها في حد ذاتها بدلاً من اختزالها في أي شيء آخر. لم يكن العمل الأدبي وسيلة للأفكار أو انعكاساً للواقع الاجتماعي، ولا تجسيداً لبعض الحقيقة المتعالية: بل كان حقيقة مادية يمكن تحليل أدائها تماماً كما يمكن فحص أي آلة. لقد تم بناء العمل الأدبي من الكلمات وليس من الأشياء أو المشاعر، وكان من الخطأ حسبانه تعبيراً عن إبداع المؤلف. حتى إن أوسيب بريك أشار ذات مرة إلى أنه كانت رواية يوجين أونيجين لبوشكين ستُكتب حتى لو لم يأتي بوشكين إلى الحياة.

كانت النظرية الشكلية في جوهرها تطبيق علم اللغة على دراسة الأدب. ولأن اللغة المعنية كانت من النوع الرسمي، وتهتم بهياكل اللغة عوضاً عمًّا قد يقوله المرء في الواقع، فقد تجاوز الشكلانيون تحليل «المحتوى» الأدبي (حيث يمكن دائماً إغراء المرء بعلم النفس أو علم الاجتماع) لدراسة الشكل الأدبي. وبعيداً عن رؤية الشكل على أنه تعبير عن المحتوى، فقد أقاموا العلاقة رأساً على عقب: أي أن المحتوى كان مجرد «الدافع» للشكل على أو المناسبة أو الملاءمة لنوع معين من التمارين الرسمية. لا تتعلق رواية دون كيخوت بشخصية لها هذا الاسم: فالشخصية هي مجرد أداة لتجميع أنواع مختلفة من تقنيات السرد. ولن تكون رواية مزرعة الحيوانات بالنسبة إلى الشكلانيين رمزاً للستالينية. وعلى العكس من ذلك، ستوفر الستالينية ببساطة فرصة مفيدة لبناء قصة رمزية. كان هذا الإصرار المنحرف هو الذي منح الشكلانيين اسمهم المهين من خصومهم. وعلى الرغم من أنهم لم ينفوا أن للفن علاقة بالواقع من الاجتماعي —إذ في الواقع كان بعضهم مرتبطاً ارتباطاً وثيقاً بالبلاشفة – فقد زعموا على نحو استفز ازي أن هذه العلاقة لم تكن من صميم اختصاص الناقد.

بدأ الشكلانيون برؤية العمل الأدبي بأنه تجميع تعسفي إلى حد ما لـ «الأدوات»، ولم يتمكنوا إلّا لاحقاً من رؤية هذه الأدوات كعناصر مترابطة أو «وظائف» ضمن نظام نصي كامل. تضمنت «الأدوات» الصوت والصور والإيقاع والنحو وبحور الشعر والقوافي والتقنيات السردية، وفي الواقع المخزون الكامل من العناصر الأدبية الرسمية؛ لكن ما كانت تشترك فيه كل هذه العناصر هو تأثير «اغترابها» أو «تشويهها». وما كان خاصاً باللغة الأدبية وما يميزها عن أشكال الخطاب الأخرى أنها شوّهت اللغة العادية بطرائق عدد. وتحت وطأة الأدوات الأدبية تم تكثيف اللغة العادية وتثبيتها وتركيزها وشدها وقلبها رأساً على عقب. لقد أضحت لغة «غريبة». وفجأة، وبسبب هذه القطيعة، أصبح العالم اليومي غير مألوف أيضاً. وفي روتين الكلام اليومي تصبح تصوراتنا واستجاباتنا للواقع بالية أو ضعيفة أو «آلية» كما يدعوها الشكلانيون. ومن خلال إجبارنا على الوعي الدرامي للغة ينعش الأدب هذه الاستجابات المعتادة، ويجعل الأشياء أكثر «إدراكاً». ومن خلال الاضطرار إلى التعامل مع اللغة بطريقة أكثر شدة ووعياً للذات من المعتاد، يتجدد العالم الذي تحتويه تلك اللغة على نحو جليّ. قد يقدّم شعر جيرارد مانلي هوبكنز مثالاً المعتاد، يتجدد العالم الذي تحتويه تلك اللغة على نحو جليّ. قد يقدّم شعر جيرارد مانلي هوبكنز مثالاً بيانياً خاصاً عن ذلك الأمر. يغترب الخطاب الأدبي عن الكلام العادى أو ينفّره، لكن من المفارقات أنه بيانياً خاصاً عن ذلك الأمر. يغترب الخطاب الأدبي عن الكلام العادى أو ينفّره، لكن من المفارقات أنه

يجعلنا بذلك نمتلك خبرة أكبر وحميمية أكثر. ففي سبيل المثال، فإننا في معظم الأوقات نستنشق الهواء دون أن ندرك ذلك: كذلك اللغة، فهي الوسيلة التي نمضي من خلالها. إنما، إذا أصبح الهواء كثيفا أو ملتهباً فجاة، فإننا نضطر إلى الاهتمام بتنفسنا بيقظة جديدة، وقد يكون تأثير ذلك تجربة متزايدة لحياتنا الجسدية، فنحن نقرأ ملاحظة مكتوبة من صديق دون أن نعير اهتماماً إلى بنية السرد؛ لكن إذا ما انقطعت القصة وبدأت مرة أخرى، وانتقلت باستمرار من مستوى سردي إلى آخر، وأخّرت ذروتها لإبقائنا في حالة تشويق، فإننا ندرك تماماً كيف يتم بناؤها في الوقت نفسه الذي قد يتم فيه تكثيف تفاعلنا معها. وكما يرى الشكلانيون، تستخدم القصة وسائل «معوّقة» أو «مثبّطة» لشدّ انتباهنا؛ ووفقاً للغة الأدبية فإنه يتم «إيضاح» هذه الأدوات. كان هذا هو ما دفع فيكتور شلوفسكي إلى التعليق على نحو مؤذ على رواية «تريسترام شاندي» للورنس ستيرن، وهي رواية تعوق خط القصة الخاص بها إلى درجة أنها كانت «الرواية الأكثر أنموذ جيةً في الأدب العالمي».

فإذاً، لقد رأى الشكلانيون اللغة الأدبية بأنها مجموعة من الانحرافات عن القاعدة، أي أنها نوع من العنف اللغوي: الأدب هو «نوع خاص» من اللغة، على عكس اللغة «العادية» التي يشيع استخدامها. إنما، لتتمكن من اكتشاف الانحراف فهذا يعنى أن يكون في وسعك تحديد القاعدة التي ينحرف عنها. وعلى الرغم من أن «اللغة العادية» مفهوم محبوب لدى بعض فلاسفة أكسفورد، إلا أن اللغة العادية لفلاسفة أكسفورد لا تتفق كثيراً مع اللغة العادية لعمال أرصفة غلاسكو. فعادة ما تختلف اللغة التي تستخدمها كلتا المجموعتين الاجتماعيتين لكتابة رسائل الحب عن الطريقة التي يتحدثون بها إلى القس المحلى. إن فكرة وجود لغة واحدة «عادية» تشكّل عملة مشتركة بالتساوى مع جميع أفراد المجتمع هي وهم محض. تتكون أي لغة فعلية من مجموعة شديدة التعقيد من الخطابات، وهي لغة متباينة وفقاً للطبقة الاجتماعية والمنطقة والجنس والحالة العامة وما إلى ذلك، التي لا يمكن في أي حال توحيدها بدقة في مجتمع لغوي واحد متجانس. إذ قد يكون معيار شخص ما هو انحراف بالنسبة إلى الآخر: فقد تكون كلمة «ginnel» لكلمة «alleyway» (زقاق) شاعرية في برايتون لكنها كلمة عادية في بارنسلي. حتى أكثر النصوص «نثراً» في القرن الخامس عشر قد تبدو «شاعرية» لنا اليوم بعدما عفا عليها الزمن. إذا حالفنا الحظ وتعثّرنا بقصاصة من الكتابة المعزولة من بعض الحضارات التي اختفت منذ أمد بعيد، فلن نتمكن من معرفة ما إذا كان ذلك «شعراً» أو لا بمجرد فحصه، إذ إننا قد لا نتمكن من الوصول إلى الخطابات «العادية» لذلك المجتمع؛ حتى لو كشفت الأبحاث الإضافية أن تلك الكتابات «منحرفة» عن الكتابة الطبيعية، فإن هذا لن يثبت أنها كانت شعراً، حيث ليست كل الانحرافات اللغوية لغة شعرية. وقد يقال عنها إنها لغة عامية، في سبيـل المثـال. لن يكون في وسعنا أن نقول إنها لم تكن قطعة مـن الأدب «الواقعي» فقط من خلال النظر إليها، دون أن يكون لدينا المزيد من المعلومات حول الطريقة التي تؤدي فيها هذه الكتابات دورها بالفعل كنوع من الكتابة داخل المجتمع المعنى.

ليس الأمر أن منظري النظرية الشكلية الروس لم يدركوا كل هذا. لقد أدركوا أن الأعراف والانحرافات تحولت من سياق اجتماعي أو تاريخي إلى سياق آخر -وبأن معنى «الشعر بهذا الإطار يعتمد على مكان

وجودك في ذلك الوقت. إن حقيقة أن قطعة من اللغة كانت «اغتراباً لا يعني أنها كانت دائماً كذلك، وفي كل مكان: فقد تكون نافرة فقط عكس خلفية لغوية معيارية معينة، وإذا تغير هذا الأمر فقد تتوقف الكتابة عن أن تكون كتابة أدبية. إذا استخدم الجميع عبارات مثل «عروس الهدوء غير المنجرفة» في محادثة الحانة العادية، فقد يتوقف هذا النوع من اللغة عن أن يكون كلاماً شعرياً. وبعبارة أخرى، لدى الشكلانيين، كانت الأشكال «الأدبية» دالةً عن العلاقات التفاضلية بين نوع من الخطاب ونوع آخر. لم تكن ملكية مقدمة إلى الأبد. لم يهدفوا إلى تعريف «الأدب»، لكن إلى تعريف اللغة «الأدبية» – الاستخدامات الخاصة للغة، التي يمكن العثور عليها في النصوص «الأدبية»، وأيضاً في أماكن عدّة خارجها. على أي شخص يعتقد أنه يمكن تعريف «الأدب» من خلال مثل هذه الاستخدامات الخاصة للغة أن يواجه حقيقة أن هناك استعارة في كلام أهل منطقة مانشستر أكثر مما يوجد في مارفيل. لا يوجد جهاز «أدبي» –أو التماثل أوالتزامن أوالفتات أوالتصالب وما إلى ذلك – التي لا تُستخدم على نحو مكثف في الخطاب اليومي.

ومع ذلك، لا يزال الشكلانيون يفترضون أن «صناعة الغرابة» هي جوهر الأدب. كل ما في الأمر أنهم جعلوا هذا الاستخدام للغة نسبياً، ورأوا أنها مسألة تباين بين نوع واحد من الكلام وآخر. لكن، ماذا لو سمعت شخصاً ما على طاولة الحانة المقابلة يقول This is awfully squiggly handwriting! «هـذا خط متعـرج للغاية!» هل هذه لغة «أدبية» أو «غير أدبية»؟ في الواقع، إنها لغة «أدبية» لأنها تأتي من رواية الجوع لنوت هامسون. لكن كيف لي أن أعرف أنها لغة أدبية؟ وبعد كل شيء فاللغة لا تركز أي اهتمام خاص على نفسها كأداء لفظى. هنالك إجابة واحدة عن سؤال كيف لى أن أعرف أن هذا المقطع أدبى أو لا؟ والإجابة هي أنه من رواية الجوع لنوت هامسون. إنه جزء من نص قرأته على أنه نص «خيالي» يعلن عن نفسه بأنه «رواية» يمكن إدراجها في مناهج الأدب الجامعي وما إلى ذلك. يخبرني السياق أنه نصُّ أدبى. إنما، ليس للغة نفسها خصائص أو صفات متأصلة يمكن أن تميزها عن أنواع الخطاب الأخرى، وقد يقول شخص ما هذه العبارة في إحدى الحانات دون الإعجاب بمهارته الأدبية. إن التفكير في الأدب كما يفعل الشكلانيون هو في الحقيقة حسبان الأدب كله شعراً. من الجدير بالذكر أنه لما بدأ الشكلانيون يفكرون في كتابة النثر، فإنهم غالباً ما أضفوا إليه ببساطة أنواع الأساليب التي استخدموها في الشعر. لكن عادة ما يُحكم على الأدب بأنه يحتوى على الكثير إلى جانب الشعر - ليشمل، في سبيل المثال، الكتابة الواقعية أو الطبيعية التي لا تتمتع بالوعى الذاتي اللغوي أو إظهار الذات بأي طريقة لافتة للنظر. وأحياناً يسمى الناس الكتابة «جيدة» على وجه التحديد لأنها لا تجذب انتباهاً لا داعي له إلى ذاتها: فهم معجبون بيساطتها المقتضية أو رصانتها منخفضة المستوى. وإذَّ اك فماذا عن النكات وهتافات كرة القدم والشعارات وعناوين الصحف والإعلانات التي غالباً ما تكون مبهرجة لفظياً لكنها لا تُصنف عموماً بأنها من صنوف الأدب؟

هنالك مشكلة أخرى في قضية «الاغتراب» وهي أنه لا يوجد نوع من الكتابة لا يمكن أن يُقرأ على أنه اغتراب وذلك مشكلة أخرى في قضية. فلنفكر في عبارة عادية لا لبس فيها، مثل تلك التي نراها أحياناً في نظام مترو الأنفاق في لندن: Dogs must be carried on the escalator. «ينبغي حمل الكلاب على السلم

المتحرك». ربما لا تكون هذه العبارة واضحة تماماً كما تبدو للوهلة الأولى: هل يعني ذلك أنه يجب عليك حمل كلب على السلم المتحرك؟ هل من المحتمل أن يتم منعك من المصعد ما لم تجد هجيناً ضالاً يمسك بذراعيك في طريقك إلى الأعلى؟ وعلى ما يبدو تحتوي العديد من الإخطارات الواضحة على مثل هذه الالتباسات: في سبيل المثال Way Out» «الطريق إلى الخارج «كما قرأها أحد سكان كاليفورنيا. السلة»، أو لافتة الطريق البريطانية «Way Out» «الطريق إلى الخارج «كما قرأها أحد سكان كاليفورنيا. لكن، حتى لو تركنا مثل هذا الغموض المقلق جانباً، فمن الواضح بالتأكيد أنه يمكن قراءة إشعار قطار الأنفاق بأنه أدب. يمكن للمرء أن يترك نفسه على سجيتها فيقوم المقطع المفاجئ والمتقطع من المقاطع الأحادية المكونة الأولى بالاستحواذ عليه. وحينها يجد المرء أن عقله ينجرف بحلول الوقت الذي يصل فيه إلى التلميح الثري لكلمة «carried» (محمولة)، إلى أصداء موحية بمساعدة الكلاب العرجاء في حياتها؛ وربما حتى اكتشاف الانحناء والانقلاب في كلمة «escalator» (السلم المتحرك) تقليداً للحركة عقماً من الادعاء بسماع صليل وطعن السيوف في بعض الوصف الشعري للمبارزة. وله في الأقل مزية الإيحاء بأن «الأدب» قد يكون مسألة ما يفعله الناس بالكتابة بقدر ما تفعله الكتابة لهم.

إنما، حتى لوقرأ شخص ما الإشعار بهذه الطريقة، فسيظل الأمر يتعلق بقراءته كشعر، وهو جزء يسير مما يُدرج عادة في الأدب. لذلك، دعونا نفكر في طريقة أخرى «لسوء قراءة» اللافتة التي قد تدفعنا إلى أبعد من ذلك بقليل. تخيل أن شخصاً مخموراً في وقت متأخر من الليل يضغط على درابزين السلم المتحرك فيقرأ اللافتة بتمعّن شديد لدقائق عدة ثم يتمتم في نفسه قائلًا: «كم الأمر حقيقياً!» ما نوع الخطأ الذي يرتكب هنا؟ في الواقع إن ما يفعله المخمور هو قراءة اللافتة على أنها عبارة لها أهمية عامة بل حتى أهمية كونية. ومن خلال تطبيقه لتقاليد معينة من القراءة لكلماتها، فهو يحررها من سياقها المباشر ويعممها بما يتجاوز هدفها الواقعي إلى أمر أوسع، وربما أعمق. من المؤكد أن هذا الفعل يندرج تحت إطار عملية واحدة يطلق عليها الناس اسم «الأدب». وحينما يخبرنا الشاعر أن عشقه كوردة حمراء، فإننا ندرك حقيقة أنه يضع هذه العبارة في سياق لا يُفترض فيه أن نسأل عما إذا كانت لديه حبيبة بالفعل، التي، لسبب غريب، بدت له أنها تشبه الوردة. إنه يخبرنا بشيء عن المرأة والحب على نحو عام. قد نقول إذاً إن الأدب هو خطاب «غير براغماتى»: فعلى عكس كتب علم الأحياء والملاحظات إلى بائع الحليب، فإن الأدب لا يخدم أي غرض عملي مباشر، لكن يجب أن يُنظر إليه بأنه يشير إلى الحالة العامة للأمور. يستخدم الأدب في بعض الأحيان، إن لم يكن دائماً، لغة غريبة كما لو كانت لتوضيح هذه الحقيقة - للإشارة إلى أن ما هو على المحك هو طريقة التحدث عن المرأة بدلاً من التحدث عن أي امرأة معينة في الحياة الواقعية. يؤخذ هذا التركيز أحياناً عن طريقة الحديث، وليس عن حقيقة ما يتم الحديث عنه، للإشارة إلى أننا نعنى بالأدب نوعاً من اللغة المرجعية الذاتية، وهي اللغة التي تتحدث عن نفسها.

ومع ذلك فإن ثمة مشكلات أيضاً في هذه الطريقة لتعريف الأدب. ويعود ذلك إلى سبب واحد، فربما كان من المفاجئ أن يتناهى إلى سمع جورج أورويل أن أحدهم كان ليقرأ مقالاته كما لو أن الموضوعات

التي ناقشها كانت ذات أهمية أقل من الطريقة التي ناقشها بها. وفي الكثير مما يُصنف بأنه أدب، فإن قيمة الحقيقة والملاءمة العملية لما يقال تعدُّ مهمة للتأثير الكلي، لكن حتى لـو كانت معالجة الخطاب «غير البراغماتي» جزءاً مما تعنيه كلمة «الأدب»، فإنه يتبع من هذا «التعريف» في الواقع أنه لا يمكن تعريف الأدب «بموضوعية». وعندئذ يعود تعريف الأدب إلى الكيفية التي يقرر بها إمرؤ ما قراءة نص ما، وليسس إلى طبيعة ما هو مكتوب. وثمة أنواع معينة من الكتابة، كالقصائد والمسرحيات والروايات، والتي من الجلسّ إلى حد ما أن المقصود منها بهذا المعنى أن تكون «غير براغماتية»، لكن هذا الأمر لا يضمن أنها ستُقرأ بالفعل بهذه الطريقة. فقد أقرأ جيداً وصف جيبون للإمبر اطورية الرومانية، لكن ليس لأنني مضلل بما يكفي للاعتقاد بأنها ستكون مصدراً موثوقاً به عن روما القديمة، وإنما لأنني أستمتع بأسلوب نثر جيبون، أو لأننى أستمتع بصور الفساد البشرى مهما كان مصدرها التاريخي. إنما، قد أقرأ قصيدة روبرت بيرنز لأنه ليس من الواضح لـديّ، بصفتى عالم بستنة يابانياً، ما إذا كانت الوردة الحمراء قد ازدهرت في القرن الثامن عشر في بريطانيا أو لا. وسيقال عندئذ إن ما أفعله لا يعد قراءة «للأدب»؛ لكن هل تعدُّ قراءتي لمقالات أورويل قراءة «أدب» فحسب إذا ما عمَّمتُ ما يقوله عن الحرب الأهلية الإسبانية على بعض جوانب الكلام الكوني عن الحياة البشرية؟ صحيح أن العديد من الأعمال التي تمت دراستها كأدب في المؤسسات الأكاديمية «شُيّدت» لتُقرأ كأدب، لكن من الحقيقي أيضاً أن العديد منها لم يكن كذلك. قد يبدأ تمييز نص ما على أنه نص تاريخي أو فلسفي ومن ثم يُصنُّف بأنه من صنوف الأدب. أو قد يبدأ تمييزه كأدب ثم يتم تقييمه لأهميته الأثرية. تولد بعض النصوص على أنها نصوص أدبية، وبعضها يصل إلى مستوى النص الأدبي، وبعضها الآخر تُلحق به صفة النص الأدبي. وفي هذا الصدد قد يكون للتنشئة أهمية أكبر من الولادة. فما يهم قد لا يكون من أين أتيت لكن كيف يعاملك الناس. فإذا ما قرروا أنك أدب، فإنك تبدو كذلك، بغض النظر عما كنت تعتقد أنك عليه.

وبهذا المعنى، لا يمكن للمرء أن يفكر في الأدب بحسبانه نوعاً من الصفات المتأصلة أو مجموعة من الصفات التي تعرضها أنواع معينة من الكتابة على طول الطريق من بيوولف إلى فيرجينيا وولف، أكثر من حسبانه عدداً من الطرائق التي يربط بها الناس أنفسهم بالكتابة. لن يكون من السهل عزل مجموعة ثابتة من السمات المتأصلة عن كل ما يطلق عليه «الأدب». وفي الواقع، سيكون من المحال فعل ذلك كمحاولة تحديد السمة المميزة الوحيدة التي تشترك فيها جميع الألعاب. لا يوجد «جوهر» للأدب على الإطلاق. يمكن قراءة أي جزء من الكتابة «بطريقة غير براغماتية» إذا كان هذا هو ما تعنيه قراءة النص كأدب، تماماً كما يمكن قراءة أي كتابة «على نحو شاعري». إذا اطّلعت على الجدول الزمني للسكك الحديدية، ليس لاكتشاف نقاط الربط للقطار لكن لأحفز بنفسي تأملات عامة حول سرعة وتعقيد الوجود الحديدية، فقد يقال إنني أقرؤه كنوع من الأدب. يرى جون إم إليس أن مصطلح «الأدب» يشبه إلى حد ما كلمة «سخوه» (الأعشاب الضارة): إذ إن الأعشاب الضارة ليست أنواعاً معينة من النباتات، لكنها مجرد أي نوع من النباتات لا يريد البستاني وجودها لسبب أو لآخر. فربما يعني «الأدب» شيئاً من هذا القبيل: أي نوع من الكتابة التي يقد رها شخص ما على نحو هائل لسبب ما أو لآخر. وكما قد يحلو للفلاسفة القول، فإن نوع من الكتابة التي يقد رها شخص ما على نحو هائل لسبب ما أو لآخر. وكما قد يحلو للفلاسفة القول، فإن

كلمتي «الأدب» و«الحشيش» هي من مصطلحات «functional» (وظيفية) وليست «ontological» (وجودية): فهما يخبراننا عما نفعله وليس عن الخاصية الثابتة للأشياء. إنهما يخبراننا عما نفعله وليس عن الخاصية الثابتة للأشياء. إنهما يخبراننا عن دور النص أو الشوك في السياق الاجتماعي، وعلاقاته مع محيطه واختلافه عنها، والطرائق التي يتصرف بها، والأغراض التي يمكن أن يوضع من أجلها، والممارسات البشرية المتجمعة حوله. وبهذا المعنى، فإن «الأدب» تعريف شكلي خالص فارغ من معناه. حتى إذا ادعينا أن الأدب هو معالجة غير براغماتية للغة، فما زلنا لم نتوصل إلى «جوهر» الأدب لأن هذا ينطبق أيضاً على الممارسات اللغوية الأخرى مثل النكات. وفي أي حال، فمن غير الواضح على الإطلاق ما إذا كان في وسعنا التمييز بدقة ما بين الطرائق «العملية» و«غير العملية» لربط أنفسنا باللغة. من المُسلم به أن قراءة رواية للمتعة تختلف عن قراءة لافتات طرقية للحصول على معلومات، لكن ماذا عن قراءة كتاب علم الأحياء لزيادة معرفتك؟ ألا يعد ذلك معالجة براغماتية للغة أم لا؟ في العديد من المجتمعات أدّى «الأدب» وظائف عملية للغاية مثل الوظائف الدينية. قد يكون التمييز الحاد بين الأمر «العملي» و«غير العملي» ممكناً فقط في مجتمع كمجتمعنا، حيث لم تعد للأدب وظيفة على الإطلاق. فقد نقدم كتعريف عام المعنى «الأدب» الذي هو في الواقع محدد تاريخياً.

إذاً، ما زلنا لم نكتشف السر الكامن وراء حسبان كتابات لامب وماكولاي وميل أدباً، لكن على نحو عام، ليست كتابات بينشام وماركس وداروين. قد يكون الجواب البسيط هنا هـو أن كتابات الثلاثة الأوائل تعدُّ أمثلة عن «الكتابة الجيدة»، في حين أن كتابات الثلاثة الأخيرين ليست كذلك. في الواقع، إن لهذه الإجابة مساوئ عدّة لأنها تجافى الحقيقة إلى حد كبير، أقلّه في تقديري، لكن لها أيضاً مزية اقتراح أن يستخدم الكثير من الناس مصطلح الكتابة «الأدبية» لما يعتقدون أنها كتابة جيدة. وهنا، فإن الاعتراض الواضح لهـذا الـرأى هو أنـه إذا كان صحيحاً حقاً فلن يكون هناك أي شيء يدعـي «الأدب السيئ». فقد أحسب أن كتابات لامب وماكاولاي مبالغٌ فيها، لكن لا يعني هذا بالضرورة أن أتوقف عن عدّها أدباً. يمكنك عدُّ ريموند تشاندلر «جيداً في نوعه»، لكن ليس أدباً بالضبط. ومن ناحية أخرى، إذا كان ماكولاي كاتباً سيئاً حقاً - أي إذا لم يكن لديه فهم على الإطلاق للقواعد وبدا أنه ليس مهتماً بأي شيء سوى الفئران البيض -فقد لا يطلق الناس على عمله أدباً على الإطلاق، ولا حتى لقب الأدب السيئ. يبدو بما لا يدع مجالاً للشكّ أن للأحكام القيّمية علاقة كبيرة بما يُحكم عليه بالأدب، وما هو ليس كذلك -أى ليس بالضرورة بمعنى أن الكتابة يجب أن تكون «جيدة للكون أدبية، لكن يجب أن تكون من النوع الذي يُحكم عليه على نحو جيد: فقد يكون مثالاً أدنى من الوضع ذي القيمة العامة. لن يزعج أحد نفسه بالقول إن تذكرة الحافلة كانت مثالاً على الأدب المتدنى، لكن قد يقول أحدهم إن شعر إرنست داوسون كان كذلك، لذا فإن مصطلح «الكتابة الجيدة» يبدو غامضاً بهذا المعنى: فهويشير إلى نوع من الكتابة تحظى بتقدير كبير عامّة، في حين لا يلزمك بالضرورة بالرأى القائل إن عينة معينة منها هي عينة «جيدة».

ومع هذا التحفظ فإن الإيحاء بأن «الأدب» هو نوع من الكتابة ذات القيمة العالية هو اقتراح نيّر، إنما له عاقبة وخيمة إلى حد ما. إذ إنه يعني أنه يمكننا التخلي مرة واحدة، وإلى الأبد، عن الوهم بأن فئة «الأدب» هي أمر «موضوعي»، بمعنى أنه مسلّم بها إلى الأبد وغير قابلة للتغيير. فيمكن أن يكون أي شيء أدباً،

وأي شيء يعدُّ أدباً غير قابل للتغيير ولا ريب فيه قد يتوقف عن كونه أدباً - ككتابات شكسبير، في سبيل المثال -وأي اعتقاد بأن دراسة الأدب هي دراسة كيان مستقر ومحدّد على نحو جليّ كما أن علم الحشرات هو دراسة الحشرات، هو اعتقاد يمكن التخلي عنه بحسبانه وهماً. بعض أنواع الروايات هو أدب، وبعضها الآخر ليس كذلك. يوجد بعض الأدب الخيالي وبعضه الآخر ليس كذلك. بعض الأدب يحترم نفسه لفظياً، في حين أن بعض الخطاب المشغول للغاية ليس أدباً. إن الأدب بمعنى مجموعة الأعمال ذات القيمة المضمونة وغير القابلة للتغيير، التي تتميز ببعض الخصائص المتأصلة المشتركة، ليس له أي وجود. حينما أستخدم كلمتي «أدبي «و «أدب» من هنا فصاعداً، فإنني أضعهما تحت علامة غير مرئية مشطوبة، للإشارة إلى أن هذين المصطلحين ليسا مناسبين حقاً لكن ليس لدينا أفضل منهما في الوقت الحالي. وهنا، فإن السبب الذي يجعل من تعريف الأدب بأنه كتابة ذات قيمة عالية إذا لم تكن كياناً مستقراً، هو أن أحكام القيمة متغيرة على نحو لا يخفى على أحد. تمثل عبارة «الزمن يتغير في حين لا تتغير القيم» إعلانا لصحيفة يومية كما لو أننا ما زلنا نعتقد بحتمية قتل الرضع العاجزين أو عرض المرضى النفسيين على الملاً. تماماً كما قد يتعامل الناس مع عمل فني ما على أنه فلسفة في قرن ما وكأدب في القرن التالي أو العكس، فقد يغيّرون آراءهم إزاء الكتابة التي يعدُّونها قيّمة. حتى إنهم قد يغيّرون آراءهم إزاء المعايير التي يستخدمونها للحكم على ما هو ذو قيمة وما هو مغاير لذلك. وكما أشرت، فلا يعنى هـذا الأمـر بالضرورة أنهم سيرفضون إضفاء عنوان الأدب إلى العمل الذي يعدُّونـه أقل شأناً: فهم ربما سيظلون يسمونه أدباً، بمعنى أنه سيبقى منتمياً تقريباً إلى نوع الكتابة التي عموماً يضفون إليها القيمة التي تستحق. إنما، ما أعنيه أن هذا الأمر يعنى أن ما يسمى بـ «القانون الأدبى»، وهو «التقليد العظيم» الـذي لا جـدال فيه لـ «الأدب الوطني»، يجب الاعتراف بـه بأنه بناء ما صنعه أشخاص معينون لأسباب معينة في زمان معين. أي أنه لا يوجد شيء ماكعمل أو تقليد أدبى يكون ذا قيمة في حد ذاته، بغض النظر عما قد يقوله أي شخص أو يأتي ليقوله عنه. ف«القيمة» مصطلح متعدّ: أي أنه يعنى كل ما يفعله أشخاص معينون من تقييم في مواقف محددة تبعاً لمعايير معينة، وفي ضوء أغراض معينة. وتالياً فمن الممكن تماماً في ظل تحول عميق بما فيه الكفاية في تاريخنا أن ننتج في المستقبل مجتمعاً لا يمكن أن يستمتع بأي شيء على الإطلاق من كتابات شكسبير. فببساطة، قد تبدو أعماله خارجة عن المألوف على نحو يائس ومحشوة بأساليب التفكير والشعور التي قد يجدها مثل هذا المجتمع محدودة أو لا تمتُّ إليه بأي صلة. وفي مثل هذه الحالة، لن يكون لكتابات شكسبير قيمة أكثر من قيمة كثير من الكتابات على الجدران في وقتنا الحاضر. وعلى الرغم من أن كثيراً من الناس قد يعدُّون مثل هذه الحالة الاجتماعية بائسة على نحو مأساوي، إلا أنه يبدو لي أنه من اليقين عدم التفكير في احتمال أن تنشأ نتيجة إثراء بشرى عام. لقد كان كارل ماركس محتاراً من السبب الكامن وراء احتفاظ الفن اليوناني القديم بـ «السحر الأبدي»، وذلك على الرغم من أن الظروف الاجتماعية التي أنتجته قد ولَّت؛ لكن كيف لنا أن نجزم أنه سيبقى ساحراً «إلى الأبد» وإلى الآن لم يأفل التاريخ بعد؟ دعونا نتخيل أنه بفضل بعض الأبحاث الأثرية الرائعة، اكتشفنا الكثير حول ما تعنيه المأساة اليونانية القديمة في الواقع لجمهورها الأصلى، وأدركنا أن هذه المخاوف كانت بعيدة تماماً عن اهتماماتنا، وبدأنا بإعادة قراءة المسرحيات مرة أخرى في ضوء هذه المعرفة العميقة. قد تكون إحدى النتائج المتأتية عن هذه المعرفة أننا سنتوقف عن الاستمتاع بها. فقد نتوصل إلى رؤية أننا استمتعنا في ذلك الوقت في السابق لأننا كنا نقرؤها عن غير قصد في ضوء اهتماماتنا الخاصة؛ وبمجرد أن يصبح هذا أقل احتمالاً فقد تتوقف الدراما عن مخاطبتنا بأي شيء له أي مغزى.

قد يكون أحد الأسباب التي تجعل بعض الأعمال الأدبية تبدو كأنها تحتفظ بقيمتها عبر العصور أننا ما فتئنا نفس الأعمال الأدبية إلى حد ما تبعاً لاهتماماتنا - وفي الواقع فإننا غير قادرين على القيام بأي شيء آخر - بمعنى آخر - «مخاوفنا الخاصة». قد يكون الأمر بالطبع أننا ما زلنا نشارك الكثير من التقاطعات مع العمل نفسه؛ لكن قد يكون الأمر أيضاً أن الناس لم يُقدّروا في الواقع ذلك العمل الأدبي «عينه» على الإطلاق، على الرغم من اعتقادهم أنهم فعلوا بذلك. إن هوميروس «بالنسبة إلينا» ليس هوميروس نفسه في فترة العصور الوسطى، وليس شكسبيرنا نفسه لدى معاصريه؛ بل بالأحرى إن فترات تاريخية مختلفة قد شيدت هوميروس وشكسبير «مختلفين»، وذلك لأغراضهم الخاصة، ووجدت في هذه النصوص عناصر تقدّرها أو تقلل من قيمتها، على الرغم من أنها ليست بالضرورة العناصر نفسها. وبعبارة أخرى، عمدت المجتمعات التي تقرأ جميع الأعمال الأدبية إلى «إعادة كتابتها»، ولو على نحو غير وبعارة أو وفي الواقع، تعني إعادة قراءة أي عمل في «إعادة كتابة» له أيضاً. لا يمكن أن يمتد أي عمل، ولا يوجد تقييم حالي له إلى مجموعات جديدة من الأشخاص دون أن يتم تغييره، وربما على نحو غير معروف تقريباً في هذه العملية؛ وهذا أحد الأسباب التي تجعل ما يعدُّ أدباً أمراً غير مستقر على نحو ملحوظ.

لا أعنى بعبارة أن الأدب غير مستقر أن حكم القيم هو أمر «شخصي». فوفقاً لوجهة النظر هذه فإن العالم منقسم بين حقائق صلبة «موجودة مثل محطة غراند سنترال، وأحكام تقيمية عشوائية «ها هنا» مثل الإعجاب بالموز أو الشعور بأن نغمة قصيدة ييتس تنحرف من التهويل الدفاعي إلى الاستقالة المرنة. إن الحقائق علنية ولا يمكن مساءلتها في حين القيم خاصة ولا مسوّغ لها. ثمة فرق واضح بين سرد الحقيقة مثل «بُنيت هذه الكاتدرائية عام 1612»، وما بين تسجيل حكم القيمة من قبيل «إن هذه الكاتدرائية أنموذج رائع لعمارة الباروك». إنما، النفترض أنني قلت النوع الأول من التصريحات وأنا أُطلع زائرة من خارج البلاد على معالم إنكلترا، ووجدتُ أن عبارتي حيرتها إلى حد كبير، وقد تسألني لماذا تستمر في إخباري بتواريخ تأسيس كل هذه المباني؟ لماذا هذا الهوس بالأصول؟ وقد تمضي قائلة إن في المجتمع الذي أعيش فيه لا نحتفظ بأي سجلات عن جميع الأحداث المماثلة: إذ إننا نصنف مبانينا عوضاً عن ذلك وفقاً لما إذا كانت تواجه الشمال الغربي أو الجنوب الشرقي. ما قد يفعله هذا الأمر هو إظهار جزء من النظام اللاواعي لأحكام القيم، الذي يشكل أساس عباراتي الوصفية. ليست أحكام القيم هذه بالضرورة من النوع نفسه، مثل «إن هذه الكاتدرائية أنموذج رائع لعمارة الباروك»، لكنها مع ذلك أحكام تقيمية، ولا يمكن لأي بيان واقعي أن يفلت منها. إن أقوال الحقيقة هي في النهاية أقوال تفترض عدداً من الأحكام القابلة للنقاش: إن تلك العبارات تستحق الإدلاء بها، وربما يستحق بعضها أكثر من بعضها الآخر، وإنني من النوع الذي يحق لي إصدارها، وربما كنت قادراً على ضمان حقيقتها، وإنك

من النوع الذي يستحق أن يفعل ذلك، وإن شيئاً مفيداً سيتم تحقيقه من خلال إطلاقها، وما إلى ذلك. قد تنقل المحادثة التي تجري في الحانة المعلومات على نحو جيد، لكن ما هو هائل، أيضاً في مثل هذا الحوار، وجود عنصر قوي مما قد يسميه اللغويون «phatic» (توصيلي)، أي أن الاهتمام ينصب بفعل الاتصال نفسه. ففي أثناء حديثي معك حول الطقس، فإنني أشير أيضاً إلى أنني أعد المحادثة معك ذات قيمة، وأنني أحسبك شخصاً يستحق عناء التحدث إليه، وأنني نفسي شخص اجتماعي، وأنني لن أشرع في نقد تفصيلي لمظهرك الخارجي.

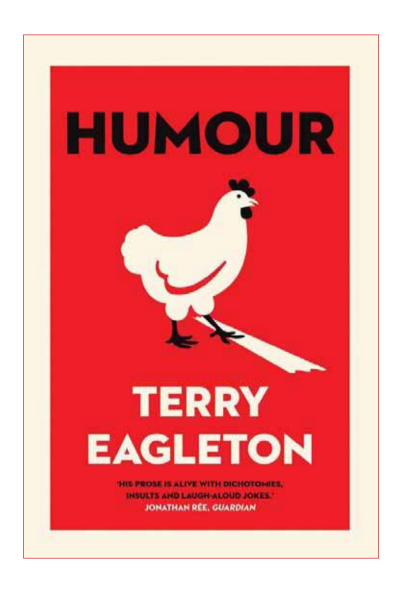
وبهذا المعنى لا توجد قدرة لوجود بيان مجرّد تماماً من أي اهتمام. وبالطبع يُحسب أن ذكر الوقت الذي جرى بناء الكاتدرائية يكون أكثر تجريداً في ثقافتنا الخاصة من تمرير رأي حول هندستها المعمارية، لكن يمكن للمرء أيضاً أن يتخيل المواقف التي يكون فيها البيان الأول «محملاً بالقيمة» أكثر من الأخير. فربما أصبحت كلمتا «باروك» و«رائعة» مترادفتين إلى حد ما، في حين نتمسك فقط بردّ عنيد منا للاعتقاد بأن التاريخ الذي جرى إنشاء المبنى مهم، ويتم أخذ بياني كطريقة مشفرة للإشارة إلى هذه الجزئية. تنتقل جميع عباراتنا الوصفية ضمن شبكة غير مرئية غالباً من فئات القيم، وفي الواقع من دون هذه الفئات لن يكون لدينا ما يقوله أحدنا للآخر على الإطلاق. ليس الأمر كما لو أن لدينا شيئاً يسمى المعرفة الواقعية، ما قد يتم تشويهه بعد ذلك من خلال اهتمامات وأحكام معينة على الرغم من أن هذا الأمر ممكن بلا أدنى شك؛ أي أنه أيضاً من دون اهتمامات معينة لن تكون لدينا معرفة على الإطلاق، لأننا لن نرى فائدة عناء تعرف أي شيء. المصالح مكونة لمعرفتنا وليست مجرد تحيزات تعرضها للخطر. إن الادعاء بأن المعرفة يجب أن تكون «خالية من القيمة» هو في حد ذاته حكم على القيم.

قد يكون الإعجاب بالموز أمراً شخصياً فحسب، على الرغم من أن هذا في الواقع أمر قابل للنقاش. إذ من المحتمل أن يكشف التحليل الشامل لأذواقي في الطعام عن مدى ارتباطها بعمق ببعض التجارب التكوينية في مرحلة الطفولة المبكرة وعلاقاتي مع والدي وإخوتي، وبالعديد من العوامل الثقافية الأخرى التي تعد التي تعد المعتقدات والاهتمامات التي ولدت فيها كعضو في مجتمع معين، كالاعتقاد بأنه علي أن أسعى الأساسية للمعتقدات والاهتمامات التي ولدت فيها كعضو في مجتمع معين، كالاعتقاد بأنه علي أن أسعى جاهداً للحفاظ على صحة جيدة، وفيما إذا كانت الاختلافات في الدور الجنسي متجذرة في علم الأحياء البشري أو أن البشر أهم من التماسيح، في سبيل المثال. قد نختلف على هذا أو ذاك لكن لا يمكننا فعل ذلك إلا لأننا نتشارك أساليب «غامضة» معينة في الرؤية والتقييم المرتبطة بحيواتنا الاجتماعية، التي لا يمكن تغييرها دون تغيير تلك الحياة. لن يعمد أحد إلى توبيخي بشدة إذا كرهت قصيدة معينة لدون، لكن إذا جادلت في أن كتابات دون ليست أدباً على الإطلاق، فقد أخاطر بفقدان وظيفتي في ظروف معينة . أنا حرً في التصويت لحزب العمال أو حزب المحافظين، لكن إذا حاولت التصرف بناءً على على وضع علامة على ورقة الاقتراع كل بضع سنوات —فعندئذ في ظروف معينة غير عادية قد ينتهي بي المطاف في السجن.

إن بنية القيم المخفية إلى حد كبير، التي تُخطر بياناتنا الواقعية وتقوم عليها تعدُّ جزءاً مما يُقصد بد «الأيديولوجيا». أعني بكلمة «الأيديولوجيا» تقريباً كل السبل التي من خلالها يرتبط ما نقوله ونؤمن به بهيكل القوة وعلاقات القوة في المجتمع الذي نعيش فيه. وينتج عن مثل هذا التعريف التقريبي للأيديولوجيا أنه لا يمكن القول بأن جميع الأحكام والفئات هي أمور أيديولوجية. من الراسخ بعمق فينا أن نتخيل أنفسنا نتحرك إلى الأمام نحو المستقبل (في الأقل، يرى مجتمع آخر نفسه بأنه يتراجع إلى الوراء للوصول إليه). لكن على الرغم من أن طريقة الرؤية هذه قد ترتبط على نحو كبير بهيكل القوة في مجتمعنا، إلا أنها لا تحتاج إلى فعل ذلك دائماً، وفي كل مكان. فأنا لا أقصد من خلال كلمة «الأيديولوجيا» المعتقدات الراسخة بعمق فحسب، التي غالباً ما تكون غير واعية، ويعتنقها الناس؛ إذ إنني أعني على نحو خاص أنماط الشعور والتقدير والإدراك والاعتقاد، التي لها نوع من العلاقة للحفاظ على السلطة الاجتماعية وإعادة إنتاجها. يمكن توضيح حقيقة أن مثل هذه المعتقدات ليست في أي حال من الأحوال مجرد مراوغات خاصة بطرح مثال أدبي.

سعى الناقد في جامعة كامبريدج آي.أ.ريتشاردز في دراسته الشهيرة «النقد العملي» (1929) إلى إظهار كيف يمكن أن تكون أحكام القيم الأدبية غريبة الأطوار وذاتية. وقد فعل ذلك من خلال منح طلابه الجامعيين مجموعة من القصائد وحجب عناوينها وأسماء المؤلفين عنها، وطلب إليهم تقييمها. كانت الأحكام الناتجة والمسلَّم بها متغيرة للغاية: فقد تم تقييم الشعراء المشهورين بعلامات متدنية، وتم الاحتفال بالمؤلفين المغمورين. ومع ذلك، ففي رأيس إن الجانب الأكثر إثارة للاهتمام في هذا المشروع، الذي يبدو أنه لم يكن ظاهراً تماماً لريتشاردز نفسه، هو مدى تشديد الإجماع على التقييمات اللاواعية وراء هذه الاختلافات الخاصة في الرأي. وبقراءة المرء لسرد طلاب ريتشاردز الجامعيين للأعمال الأدبية فإنه يصاب بالذهول من عادات الإدراك والتفسير التي يشاركونها تلقائياً -أي ما يتوقعون أن يكون أدباً، وما الافتراضات التي يجلبونها إلى القصيدة، وما الإشباع الذي يتوقعون أن يستمدوه منها. في الواقع، لا شيء من هذا مثير للدهشة حقاً: فقد كان جميع المشاركين في هذه التجربة، في الأرجح، من الشبان الإنجليز البيض، من الطبقة الوسطى العليا أو العليا، وهم من المتعلمين على أيدى مدرسين خصوصيين، وذلك في عشرينيات القرن الماضي. أما عن الطريقة التي استجابوابها للقصيدة فقد كانت تعتمد على قدر كبير من العوامل تفوق العوامل «الأدبية» فحسب. لقد كانت ردودهم النقدية متشابكة بشدة مع تحيزاتهم ومعتقداتهم الأوسع، وهذه ليست مسألة يلامون عليها: إذ لا توجد استجابة نقدية غير متشابكة، وتالياً لا يوجد أمر كإصدار حكم أو تفسير نقدى أدبى «خالص». وإذا كان يجب إلقاء اللوم على شخص ما فهو آي.أ.ريتشاردز نفسه، والذي كان في كامبريدج شاباً أبيض البشرة، من الطبقة المتوسطة العليا، ولم يكن قادراً على تجسيد سياق المصالح التي شاركها هو نفسه إلى حد كبير، وتالياً لم يكن قادراً على التمييز التام لطريقة أداء تلك الاختلافات «الذاتية» المحلية للتقييم ضمن طريقة معينة منظمة اجتماعيا لإدراك العالم.

إذا لم يكن من الطائل رؤية الأدب بحسبانه فئة وصفية «موضوعية»، فلن يكون من الطائل أيضاً القول إن الأدب هو بالضبط ما يختاره الناس وعلى نحو غريب لتسميته بالأدب. لأنه لا يوجد شيء غريب الأطوار على الإطلاق في مثل هذه الأنواع من أحكام القيم: فهي لها جذورها الضاربة في البنى الموغلة في عوالم المعتقدات التي تبدو راسخة كمبنى إمباير ستيت. فإذاً، ما كشفنا الغطاء عنه حتى الآن ليس أن الأدب غير موجود بالمعنى الذي توجد فيه الحشرات، فحسب وبأن أحكام القيم التي يتم تكوين نظرتنا للأدب من خلالها متغيرة تاريخياً، لكن أن لأحكام القيم نفسها علاقة وثيقة بالأيديولوجيات الاجتماعية. إذ إنهالا تشير في النهاية إلى الذوق الخاص فحسب، لكن إلى الافتراضات التي تمارس من خلالها مجموعات اجتماعية معينة سلطتها وتُبقي عليها متفوقة على سلطات أخرى. وإذا بدا هذا تأكيداً بعيد المنال ومسألة تحييز خاصة ففي وسعنا اختباره من خلال النظر إلى بروز «الأدب» في إنجلترا. □





# مأزقنا ليس مزحة: في «فكاهة» تِرِي إيغلتن

تأليف: كيران سيتيا ترجمة: وزان بوسف سلمان

> كيران سيتيا أستاذ الفلسفة في معمد ماساتشوستس للتكنولوجيا. وهو مؤلف كتب عدة، منها: .Reasons without Rationalism )2009 و Reasons without Rationalism )2009)

دخل ناقد وكوميدي ومؤرخ وفيلسوف وعالم لاهوت هاو حانة. قال النادل: "مرحباً أستاذ إيغلتن، ماذا أقدِّم لك؟"

تقود هذه النكتة المرء إلى توقع تفاعل بين خمسة أشخاص، يظهر في النهاية، وعلى نحو لا منطقي، أنهم واحد. كيف يمكن لشخص واحد أن يكون هؤلاء جميعاً؟ لكنها ليست نكتة أصلية في أي حال.

أظهرنا هنا أن النكات تقع في نطاق التفسير العقلاني. يمكننا أن نعطي أسباباً لكون شيء ما مضحكاً، أو لماذا ليس كذلك. ليست هذه الأسباب مجرد بواعث، أو محفِّزات تثير ضحكاً غير مفهوم؛ بل هي التي تساعدنا في فهم روح الدعابة.

مثل العديد من الكتَّاب في هذا الموضوع، بدأ تري إيغلتن كتابه الجديد، (الفكاهة (2))، بالشكوى من أن تحليل الفكاهة يعني القضاء عليها. في الواقع، يذهب إيغلت ن إلى أبعد من ذلك: يشير إلى أن العديد

<sup>🕳</sup> مترجمة سورية.

<sup>1</sup> العنوات الأصلي للمقال:

Our Predicament Is No Joke: Terry Eagleton's "Humour", By Kieran Setiya, Los Angeles Review of Books, July 2019.

<sup>2)</sup> Humour )2019), by Terry Eagleton. Published by Yale University Press.

من الكتّاب يبدؤون بهذه الشكوى، ولكنه يلاحظ أنها ليست صحيحة دائماً. في سبيل المثال، الممثل البريطاني ستيوارت لي، صاحب العروض الهزلية الأشهر اليوم، يصنع علامة تجارية بتحليله النكات على المسرح من أجل تحريض استجابة الجمهور. فنحن حينما نحاول شرح مزحة ما، تستمر المزحة مع الشرح؛ هذا ما يفعله على نحو رائع الممثل الهزلي ستورات غولدسميث في عروضه.

إذا لـم يكن مـن الخطأ شرح النكات، فإن شيئًا مختلفاً تماماً سيحدث عندما يدخل منظّر الفكاهة في المشهد ويغامر بشرح جوهر الضحك. إنها محاولة مربكة، تمثّل تصادماً هزلياً بين الميتافيزيقيا والمرح. لا يتجنّب إيغلتن المزالق في كتابه الذي يدور حول سيميائية الضحك وتاريخ الفكاهة، ولا يكتفي بذكر ما يعنيه أن تكون مضحكاً فحسب. يتنقل إيغلتن في رحاب كتابه بين هنا وهناك، دون أن يكون حاسماً، لكنه مسلِّ ككل. في الفصل الافتتاحي، يبدأ إيغلتن بعشر صفحات عن الضحك، موضوع الكتاب الرسمي، قبل أن ينتقل عبر فرويد ومفكرين آخرين ليعرض آراءهم. يبدو الاستمتاع بالرحلة عبر فصول الكتاب سهلاً.

يتحدث الفصل الختامي عن سياسة الفكاهة بإلهام من عمل المنظر الروسي ميخائيل باختين، ويتتبع العداء للفكاهة في أوروبا القديمة والعصور الوسطى من خلال احتفال باختين بالمرح الصاخب، والذي أشاد به بحسبانه "حراً وغير مقيَّد، مفعماً بالضحك الذي يتأرجح بين العواطف المتناقضة، زاخراً بالتجديف وتدنيس كل شيء مقدس، مشبعاً بالإذلال والبذاءة، يربط بالألفة بين الجميع وكل شيء. "يكتب إيغلتن: "من وجهة نظر باختين، يكون الجسم الغريب أو المبهرج غير مكتمل، مفتوح النهاية، في عملية مستمرة. وعلى هذا النحو، يكون رداً على الخلود والوضع المطلق للأيديولوجيات الرسمية. "هل يمكن للهزل أن يكون ثورة؟ يتبع إيغلتن باختين إلى الحافة تقريباً، قبل أن ينحرف في لعبة البذاءة الفكرية. علينا أن ننقبل "الحقيقة الأكثر ضجراً" أن الفكاهة يمكنها أن تعزز الأمر الواقع كما يمكنها أن تقوضه، وأن المعايير التي تقوِّضها ربما كانت تلك التي نأمل في الحفاظ عليها: "ربما كان المرح الصاخب شكلاً خيالياً من التمرد، لكنه يوفر أيضاً صمام أمان لمثل هذه الطاقات المدمّرة." هذا ما يخلص إليه بأسف. خيالياً من التمرد، لكنه يوفر أيضاً صمام أمان لمثل هذه الطاقات المدمّرة." هذا ما يخلص إليه بأسف.

من المحبط أن تُقابَل بهذا الحكم المتوازن: يشتهر إيغلتن بأفكاره المستفزِّة والمثيرة للجدل العنيف. ويعُ رف بتفكيكه لما بعد الحداثة من جهة، و"الملحدين الجدد" -ملحدي القرن الحادي والعشرين - من جهة أخرى. يبدو هذا الكتاب أكثر مرحاً، لذا يصعب العثور على جوهره. إن أكثر ما يثير الفضول في كتاب "الفكاهة"، كما أعتقد، ليس الإعداد أو "القفلة"، البداية أو النهاية، بل النظرية المترددة للفكاهة في الوسط؛ حتى عندها، الأمر الأكثر إثارة للاهتمام هو البحث حول نوع النظرية المناسب للفكاهة.

\* \* \*

قبل عصر التنوير، كانت الفلسفة الغربية غير مبالية إلى حد كبير، أو حتى معادية للفكاهة. نجد أفلاطون يربط الضحك بفقدان القدرة على ضبط النفس، في حين ينادي أرسطو بالتوسط بين التهريج والفظاظة. أما إيبكتيتوس، الفيلسوف الرواقي الكبير، فعُرف عنه أنه لم يضحك قطّ. لا يعنى ذلك عدم

وجود فلاسفة مضحكين. لمَّا سمع ديوجين الكلبي قول أفلاطون إن الإنسان ذو قدمين ولا يمتلك ريشاً، أحضر دجاجة نُتف ريشها وقال: "هذا هو إنسان أفلاطون." على الرغم من ذلك، لم تكن الفكاهة موضوعاً مهماً في الفلسفة القديمة.

تُشتق النظريات الفلسفية القياسية للفكاهة من فلاسفة القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. ظهر أول استخدام لـ "الفكاهة" بمعناها الحديث لدى شافتسبري في كتابه (الفطرة السليمة: مقال عن حرية الفطنة والفكاهة (3) عام 1709، الذي يتوقع النظرية الفرويدية للضحك كتحفيف للتوتر المكبوت. ابتكر الفيلسوف الاسكتلندي فرانسيس هاتشسون نظرية الفكاهة المنافسة -بحسبانها تناقضاً - عام 1725، قبل أن تجتذب الفكاهة شخصيات ثقيلة الوزن مثل كانط وشوبنهاور. قد تكون ذروتها "نظرية السُّخرية" لـ شوبنهاور، حيث يشرح الفيلسوف الكئيب سلسلة من النكات. في سبيل المثال:

"سمح حرَّاس السجن لأحد السجناء أن يشاركهم لعبة الورق. غش السجين في اللعبة، فتشاجر معه الحراس وطردوه خارجاً." هنا سمح الحراس لأنفسهم بالاسترشاد بالمفهوم العام "إبعاد الرفاق السيئين"، لكنهم نسوا في الوقت نفسه أن الرفيق السيئين "، لكنهم نسوا في الوقت نفسه أن الرفيق السيئين هو سجين رهن الاعتقال، فأطلقوه خارجاً."

كان الخصم وراء هذه التطورات هو توماس هوبز، الذي أتبع ضحك الفرد إلى "المجد الضئيل]...[
الناتج إما عن فعل مفاجئ من جانبه يرضيه؛ وإما تخوف من شيء مشوه في شيء آخر، بالمقارنة مع ما
يستحسنه في نفسه. "أما إيغلتن، فهو يتمتع بتوقيت جيد للسخرية بما أصبح يُعرف بنظرية التفوق في
الفكاهة. وأشار في كتابه إلى أن الفكاهة لا تنطوي كلها على التفوق، كما ليس كل التفوق مضحكاً: "نحن
لا نتحرك بلا حول ولا قوة على الأرض لأن الأطفال الصغار لا يستطيعون استيعاب نظريات الرياضيات
أو لأن الثعابين تجد صعوبة في تشغيل غسالة الصحون."

ما من شيء مضحك بعجز الثعبان عن القيام بأفعال بشرية، لكن صورة الثعبان أمام غسالة الصحون تثير الضحك. كما يشير ذلك أيضاً إلى نظرية أفضل: إن المضحك هو شكل من أشكال التنافر. يتعاطف إيغلتن على نحو كبير مع هذه النظرية، ويرى أن الغموض الحالي لمخترعها، هاتشسون، "يشبه الفضيحة". في (تأملات في الضحك وملاحظات حول أسطورة النحل (4))، كتب هاتشسون:

"هـذا الـذي يبـدو عموماً سبباً للضحك، هو الجمع بيـن الصور التي تحتوي على أفكار إضافية متعاكسـة، بالإضافة إلى بعض التشابه في الفكرة الرئيسة: هذا التناقض بين أفكار العظمة والكرامة والقداسـة والكمال، وأفكار الدناءة والخِسَّة والتدنيس، تبدو كأنها روح الهزل؛ والجزء الأكبر من الدعابة والمزحة يقوم عليها."

<sup>3)</sup> Sensus Communis: An Essay on the Freedom of Wit and Humour, by Shaftesbury.

<sup>4)</sup> Reflections Upon Laughter and Remarks Upon the Fable of Bees, by Francis Hutcheson.

أعتقد أنه من العدل أن نقول إن الجزء الأكبر من دعابة إيغاتن يقوم على التناقض بين العظمة والخسَّة. التشابه الديموطيقي أو الانكماشي هو نكتته. يقول في كتابه (ما بعد النظرية (5)) عام 2004، "بالنسبة إلى بعض منتقديها، إن فكرة النظرية الثقافية بعد ذاتها هي تناقض في المصطلعات، مثل "المثقف الفاشي" أو "مطبخ ألاباما الراقي"... أليس وضع نظرية عن الفن يشبه معاولة الوصول إلى علم للعبوس أو العناق؟" إذا وجدنا نكتاً أقل في "الفكاهة" مما في كتب إيغلتن الأخرى، فربما يعود ذلك جُزئياً إلى أن موضوعاته هنا أقل تكلفاً من أن يبدأ بها، وبسبب وجود نكات قيمة يجب مناقشتها.

على الرغم من انحيازه إلى هاتشسون، إلا أن إيغلتن لا يقبل نظرية التناقض في الفكاهة كما هي. يقول إن مشكلتها هي أنها وصفية وليست توضيحية. إنها تخبرنا ما الأمر الذي نضحك عليه، لكنها لا تشرح لم نفعل ذلك. إذاً، ما نحتاج إليه هو وصل أطروحة التناقض مع نظرية التحرير ]وصف فرويد الضحك تحريراً من الطاقة النفسية[، وهي بالفعل خطوة تفسيرية. تحدث الفكاهة في أغلب الأحيان عندما يؤدي اضطراب عابر لعالم منظم جيداً إلى تخفيف مبدأ الواقع.

يعطًّل إيغلتن النقد المحتمّل من خلال الاعتراف بأن التناقض بالإضافة إلى التحرير ليسا ضروريين، ولا يكفيان للفكاهة، وبالإصرار على أن نظرية تقريبية يمكن أن تكون مفيدة، "مثلما يمكن لصورة فوتوغرافية مشوشة لشخص ما أن تكون أفضل من عدم وجود صورة على الإطلاق، والعمل الجدير فعله عادة ما يكون جديراً على نحو رديء. "تتجاهل نظريته فكاهة السخرية، التي لا تحتاج إلى أن تكون متناقضة، على الرغم من أنها تنطوي على تعد على الأعراف الاجتماعية. ربما تظهر وجهة نظر أكثر شمولاً، كما في مقالة لعالمة الأنثروبولوجيا ماري دوغلاس بعنوان (النكات (6))، "النكتة هي لعبة على الشكل. ]...[ تتيح الفرصة لإدراك أن النمط المقبول ليس ضرورياً."

\* \* \*

إن هـنه النظريات تقريبية كلها، لكن ليست هذه هـي المشكلة. حتى لو كانت الفكاهة تنطوي على انتهاك للمعايير والتوقعات، فلن يجعلنا ذلك نميز بين الانتهاك المضحك وغير المضحك: لن نميز بين السخرية الهزلية والمأساوية. يبدو الفشل واضحاً إلى درجة تجعل المرء يتساءل كيف يفترض أن تكون نظرية الفكاهة. هـل وُجدت النية يوماً للإجابة عن هـنه الأسئلة؟ ما طموح الفيلسوف الهزلي؟ لا يفيد الحديث عن "الصور الفوتوغرافية المشوشة"، وتزيد حجة إيغلتن من غموض اللغز. فحينما يشتكي من أن نظرية التناقض "وصفية وليست توضيحية"، فما التفسير الذي يريده؟ إنه لا يتحدث عن التفسير العادي للنكات ولا يتجه إلى علم الفكاهة. بدلاً من ذلك، يحاول أن يشرح لماذا يمنح التنافر المتعة بدلاً من الإحباط المتوقع. جوابه أن ذلك يقدِّم استراحة ممتعة من عملنا الشاق خلال حفاظنا على إحساسنا

<sup>5)</sup> After Theory )2004), by Terry Eagleton. Published by Penguin Adult.

<sup>6)</sup> Jokes, by Mary Douglas.

بالواقع الذي يتضمن "التطابق والتماسك والاتساق والمنطق والخطيِّة." أعتقد أن للفكرة جاذبية معينة، لكن يمكن للفكاهة أن توفر جميع أنواع الاحتياجات البشرية وليس من الواضح لم على متعة الطرافة أن تكون منطقية من منظور آخر، ولم عليها أن تلبي حاجة أو رغبة بخلاف الحاجة أو الرغبة للفكاهة بحد ذاتها. إن التناقض ممتع عندما يكون مضحكاً، وهو ممتع لأنه مضحك.

نحتاج هنا إلى التراجع خطوة إلى الوراء. قبل الغوص في نظريات الفكاهة، نحتاج إلى معرفة الغرض من هذه النظريات. كيف يمكن للفكاهة أن تكون مادة للفلسفة؟ بالطبع، يمكننا أن نسأل أسئلة مثل: المضحك؟"، كما سأل أفلاطون: "ما العدل؟"، أو "ما المعرفة؟" لكن يمكننا أيضاً أن نسأل أسئلة مثل: "ما معنى أن تكون ملوَّثاً بالوحل؟"، أو "ما هو مطبخ ألاباما الراقي؟" ونظراً لإمكان طرح السؤال عن أي قيمة له س، فنحن في حاجة إلى سبب للاعتقاد بأن طرحه مفيد هنا والآن. تهدف نظرية العدالة الفلسفية (<sup>7)</sup> إلى معيار للعدالة يوجه أعمالنا. فهل تهدف نظرية الفكاهة الفلسفية إلى معيار الفكاهة الذي يوجه نكاتنا؟ بهذا المقياس، فإن النظريات المألوفة (التحرر، التفوق، التناقض) ميئوس منها. كما هو ميئوس منها تاريخياً أيضاً. إن الفكاهة هدف متحرك، وبينما تشترك روح الدعابة في روما القديمة مع شيء ما مع روح الدعابة في رواية لورنس ستيرن "تريسترام شاندي (8)" في القرن الثامن عشر وروح الدعابة لدى الممثلة الكوميدية تينا فاي في يومنا هذا، فإن العامل المشترك منخفض نوعاً ما.

حينما ننتقل من تاريخ الفكاهة إلى تاريخ الفلسفة نجد دلياً على الأهمية الفلسفية للهزل. وبعد إهمالها لفترة طويلة، لماذا بدأ الفلاسفة في دراسة الفكاهة بجدية منذ القرن الثامن عشر تقريباً؟ يتتبع إيغلتن صعود الاهتمام بالفكاهة إلى عصر التنوير الاسكتلندي. وضع فلاسفة مثل هاتشسون وديفيد هيوم وآدم سميث العاطفة في قلب المجتمع المدني. إن تعاطفنا مع بعضنا بعضاً هو ما يجعل من الممكن لنا أن نعيش في سلام نسبي. لذا لا نجد من المفاجئ موافقتهم على الفكاهة كمتعة بريئة مشتركة. وذهب بعضهم إلى حد صياغة الحس الأخلاقي على حس الدعابة، أو العكس: إن تقديرنا للفضيلة، مثل تقديرنا للنكات، هو مسألة حساسية بشرية.

يجادل إيغات ن في هذا القياس، ويعترض: "إذا كانت الفكاهة صورة للحياة الصالحة، إذاً على الفضيلة أن تكون عفوية مثل الضحك، وفي هذه الحالة كيف يمكن لها أن تكون مسألة استحقاق؟" لكن هذا الاعتراض غير عادل، لسبب واحد؛ إن عفوية الضحك تتعايش مع إعطاء الأسباب وأخذها، كما هي الحال عندما نفستر نكتة. من ناحية أخرى، يظهر خطأ إيغلتن بأن الضحك لدى هاتشسون وهيوم ليس مجانساً لفضيلة أخلاقية (أن تكون صالحاً) بل حكم أخلاقي (إدراك ما الصالح من غير الصالح). الفضيلة هي في الواقع مسألة استحقاق. أما استحسان الفضيلة، في أنفسنا والآخرين، فليس كذلك.

<sup>7)</sup> A Theory of Justice، هو كتاب لـ جون رولز في الفلسفة السياسية و علم الأخلاق. نُشر عام 1971. حاول فيه رولز حل مشكلة عدالة التوزيع في المجتمع، وتُعرف النظرية الناتجة بعبارة «العدالة بكونها إنصافاً».

<sup>8)</sup> Tristram Shandy, by Laurence Sterne.

إن الفكاهـة مثيرة للاهتمام من الناحية الفلسفية لأن التسلية قابلة للتسويغ -يمكننا أن نعطي أسباباً لأن الشيء مضحك أو غير مضحك من دون أي توقع أن الأسباب التي نقدمها تخاطب كائنات عاقلة مثلاً. ليس الأمر كما لو أن أي شيء قادر على التفكير أو يمتلك مهارات منطقية يجب أن يتمتع بروح الدعابة، بل ببساطة يمكنه ذلك. يمكننا إدراك ذلك من دون تقويض الفكاهة أو الاستنتاج بأنه لا يوجد شيء مضحك. يجب ألا يحرجنا أن أساس نوع معين من القيمة لا يتعمق أكثر من حقائق الحياة البشرية. بالنسبة إلى العاطفي الفلسفي، يصح ذلك للقيم عموماً. يمكننا أن نعطي أسباباً لاحترام الآخرين، وأسباباً تجعل من العدالة فضيلة، وأسباباً لأهمية الطريقة التي نعيش فيها، ولكن ذلك سيكون في أحسن الأحوال أسباباً بشرية تعتمد على قدرتنا على تعاطف بعضا مع بعض. قد نأمل أن يكون الحس الأخلاقي أقل ذاتية من روح الدعابة، وألا يكون متعلقاً بالتاريخ أو الثقافة. لكن لا يمكننا الخروج من إنسانيتنا لنشرح، لدكاء فضائي مثلاً، لِمَ عليه أن يتعاطف مثلنا. ربما يقع كائن من شكل آخر من الحياة في حيرة أمام موقفنا من العدالة كما هي الحال عندما نضحك على النكات.

\* \* \*

تؤدي طريقة التفكير هذه إلى دوار فكري، وهو المكافئ الفلسفي للوقوف على جسر زجاجي فوق واد عميق. ثمّة شعور بالعجز، بالحاجة إلى أرضية صلبة: الرغبة في تجاوز حيواتنا وتسويغها لأي شيء يمتلك القدرة على التفكير، للكون نفسه. هذا هو السبب في أننا نتوق إلى أشكال أفلاطون، التي ترشدنا من خارج العالم المعقول، أو حتمية كانط القاطعة، حيث تنبع الأخلاق من مجرد إمكان الحرية. ثمّة ميل بشري إلى لتساؤل: "لماذا؟" وشكل من أشكال التناقض، انتهاك لقاعدة أو توقع، عندما لا نجد إجابة. يدفعنا زخم السؤال إلى الانطلاق من منحدر لنجد أنفسنا نركض في الهواء، مثل الشخصيات الكرتونية.

هنا تعود روح الدعابة إلى نفسها، وإلى الحالة الإنسانية، لتسأل: "كيف يجب أن نشعر أمام عدم التوافق بين رغبتنا في المنطق، والواقع الذي يجب أن يقدمه هذا المنطق؟" تتنوع ردود الأفعال أمام ذلك، لدى ألبير كامو، "ولد هذا العبث من هذه المواجهة بين الحاجة الإنسانية إلى ]الأسباب[ والصمت غير المعقول للعالم." إن مأزقنا هذا ليس مزحة. بل على النقيض من ذلك، لدى إيغلتن، "يمثّل الهزل فترة راحة مؤقتة من الوضوح الاستبدادي للعالم."

إن السؤال عن كيفية الشعور بحقيقة أن الأسباب المنطقية تنتهي، وأنها تنتهي عندنا، هو في حد ذاته سعي وراء أسباب منطقية تمتلئ بالزخم عينه. يمكن أن نشرح النكتة، وأن نقدم الأسباب المنطقية التي تجعلنا نبتسم لرغبة يائسة في الوضوح، أو لا. لكن هناك دعوة إلى المزيد، لسبب يتجاوز الممارسة الإنسانية في شرح النكات، سبب من شأنه أن يخاطب أي شخص أو أي شيء. هل يمكننا إيجاد هذا السبب؟ إن المأساة الإنسانية، أو الهزل، أننا لا نستطيع. ◘



### ناظم مهنا

# تِرِي إيغلتن: فلسفة أصيلة ضد الكآبة النظرية وما بعد النظرية

تري إيغاتن واحد من كبار النقاد الأحياء. إنه يشكل عامل يقظة لنكهة النقد، ينتمي إلى الإرث التحليلي التنويري البريطاني.. له أكثر من أربعين كتاباً متنوعا، لها نكهات فلسفية وأدبية واجتماعية، ومن حسن الحظ ترجم قسم كبير منها إلى العربية، وإن استعراض بعض عناوين كتبه يقدم فكرة عن طبيعة نشاط هذا الناقد: النظرية الأدبية، ما بعد النظرية، معنى الحياة، البحث عن جذور الشر، فلسفة الفكاهة، مشكلات مع الغرباء، فكرة الثقافة، أوهام ما بعد الحداثة، تجليات الفكر النقدي، لماذا كان ماركس على حق؟... إلخ. أهم ما يميز إيغلتن عن غيره من نقاد العصر هو الوضوح التعليمي دون أي ابتذال للمعرفة، إنه يشبه الأساتذة الكبار من الأكاديميين المشائين، وفيه خليط كلاسيكي، رومانسي، ماركسي، نيتشوي فرويدي، وهو ينقد ويحلل النصوص والظواهر ويركز سهام نقده على تناقضات شتى لإطروحات ما بعد الحداثة.

في كتابه (نظرية الأدب) يرى إيغلتن أن التحول الكبير في القرن العشرين، الذي لحق بالنظرية الأدبية يعود إلى عام 1917، العام الذي نشر فيه الشكلاني الروسي الشاب فيكتور شكولوفسكي مقالته الرائدة (الفن كصنعة)، ومنذ ذلك الحين شهدت النظرية الأدبية تكاثراً لافتاً للانتباه، حتى في معاني مثل: «الأدب» و«القراءة» و«النقد»...

وفي هذا الرأي الجريء بعض المجازفة، إذ كيف لمقال يكتبه شاب شكلاني أن يتجاوز كل النقد الروسي الواقعي ويقلب الطاولة على بيلنسكي وألكسندر بلوك، ويحدث هذه الانعطافة أو هذا التحول

<sup>🕳</sup> كاتب سوري.

الكبير؟! لكن الرأي فيه كثير من الحصافة ودقة الملاحظة ولا سيما في الجانب الذي يتحدث فيه إيغلتن عن تكاثر الجدل حول الأدب ودوره ومعناه الذي انفجر مع نقاد ومفكرين يساريين أو ماركسيين من أمثال جورج لوكاش وأرنست بلوخ والمدارس النقدية مثل مدرسة فرانكف ورت، وأطروحات الاشتراكية والأدب والواقعية بصنوفها المتناسلة، إذ في تلك الفترة نشب جدال حاربين جورج لوكاش وأرنست بلوخ (فيلسوف وداعية الأمل). كتب بلوخ حول التعبيرية والسوريالية منتقداً رفيقه لوكاش في نظرته إلى الواقعية.

كتاب (نظرية الأدب) كما كل كتب إيغلتن يتصف بالوضوح والتبسيط، وهو كما جاء في التصدير يُعنى بالقارئ العادي، أكثر مما يُعنى بـ«القارئ الفذ» أو «القارئ العارف» يقدم فيه عرضه التدريجي الذي يبدأ من البدهيات الأولية إلى الخلاصات. بداية يطرح السـؤال الأولي: ما الأدب؟ ويعرض تعريفات متداولة، يعرفها قراء الأدب المبتدئون، ولدى إيغلتن لا يوجد حد فاصل بين الكلام الأدبي والكلام غير الأدبي... ذلك أن الأدب، حسب الناقد الروسي رومان جاكبسون، يحول اللغة الاعتيادية ويشدها، وينحرف بصورة منظمة عن الكلام اليومي، أي استخدام اللغة بطرائق غير مألوفة، تمثل: «عنفاً منظماً يُرتكب بحق الكلام الاعتيادي»، والكلام هنا لجاكبسون، وهو تعريف للأدب من ناقد شكلاني.

إن وضوح الكتابة لدى إيغلتن يحررنا من الحاجة إلى المفسرين، وهو بهذا يختلف عن نقاد ما بعد الحداثة، وهو قارئ نصوص بطريقته الخاصة، كما هو الأمر لدى نقاد ما بعد البنيوية الفرنسيين، لكنه يتميز عنهم بالوضوح التعليمي والأخلاقي والتنويري، وهذه مزية تحسب للنقاد الإنكليز. هو لا يجعل القارئ يضيع في متاهات اللغة التأويلية المغلقة، بل النقد هنا مفتوح، والآراء رحبة ومحركة للجدل وللتفكير الحر. إنه نقد متحرك جوال، وليس نقداً انعزالياً ثابتاً يحتاج إلى سحرة ومشعوذين لكي يفككوا أحجياته وألغازه. لكن بالعودة إلى الحوار مع كتاب إيغلتن، نرى أن نشوء فكرة الأدب قديمة لدى الإغريق والفرس والعرب، لكن، لم يشأ إيغلتن أن يخوض بعيداً في تاريخ الحضارات، هنا في الأقل، لسبب لا ندركه. لكنه في العنوان الثاني لكتاب (نظرية الأدب): نشوء الانكليزية، يرى أن في إنكلترا القرن الثامن عشر، لم يكن مفهوم الأدب مقتصراً، كما هو في بعض الأحيان اليوم، على الكتابة الإبداعية والتخيلية، بل كان يعنى كل ما في المجتمع من كتابة قيّمة: فلسفة، تاريخ، مقالات ورسائل، فضلاً عن القصائد... وما يجعل نصاً ما أدبياً لم يكن كونه تخيلياً، وإنما خضوعه لمقاييس معينة خاصة بالأدب المهذب. وقد أبدى القرن الثامن عشر شكًا متلفاً حيال الشكل الروائي الناشئ، وكونه أدباً أم لا، ويجدر الذكر أن مدرسة اجتماعية بريطانية نسوية طالبت بحظر قراءة الروايات على الفتيات، وبعبارة أخرى، يقول إيغلتن: «إن المعايير لما يُعَدُّ أدباً، كانت أيديولوجية بصورة واضحة، فالكتابة التي تجسد قيمَ وأذواق طبقة اجتماعية محددة، صنفت أدباً، في حين لم تعدُّ كذلك أغاني الساحات والرومانس الشعبي، وربما الدراما نفسها». وإذاً، فإن انشحان مفهوم الأدب بالقيمة، كان أمراً بيناً بذاته في تلك المرحلة التاريخية. وهنا نقطة تقاطع بين ثقافتنا العربية الإسلامية الكلاسيكية في بداية العصر العباسي حين لم تكن كلمة أدب تعني الشعر والبلاغة، بل السياسة وتهذيب الأمم، وتثقيف الدولة والمجتمع بالقوانين، كما فعل ابن المقفع،

وعبَّر عن ذلك في الأدب الكبير والأدب الصغير، وكما لدى مسكويه في القرن الرابع الهجري في كتابيه: (تهذيب الأخلاق) و (تجارب الأمم)... إذاً، ما يلاحظه تري إيغلتن عن مفهوم الأدب لدى الإنكليز في القرن الثامن عشر، ينسحب على العرب في القرن العاشر وما بعده!

ويرى إيغلتن أن التعريفات الخاصة للأدب لم تبدأ تتطور إلا مع ما ندعوه الآن بـ «المرحلة الرومانسية»، فالمعنى الحديث لكلمة أدب لم ينطلق حقاً إلا في القرن التاسع عشر. والأدب بهذا المعنى الحديث لكلمة أدب هـ و ظاهرة قريبة العهد تاريخياً، فقد تم ابتكاره عند مقلب القرن الثامن عشر... وربما كان تشوسر بل حتى بـ وب ليعدّاه غريبا إلـى أبعد حد، فمع مجيء الفترة التي كتب فيها شيللي (دفاعاً عن الشعر) عام 1821، صارت كلمة شعر تدل على مفهوم للإبداع البشري متعارض جذرياً مع الأيديولوجيا النفعية الإنجلترا الرأسمالية الصناعية الباكرة.

في أواخر القرن التاسع عشر شهدت بريطانيا نشوء علم الجمال الحديث أو فلسفة الفن، وقد ورث العالم عن هذا العصر من أعمال كانط وهيغل وشيلر وكولردج وغيرهم أفكاره المعاصرة عن الرمز والتجربة الجمالية، والتناسق الجمالي، وراح نسل جديد من علماء الجماليسعى إلى كشف بنياتها الأعمق؛ وهذا لا يعني أن هذه الأسئلة لم تُطرح من قبل، بل يعني أنها بدأت تتخذ الآن دلالة وأهمية جديد تين... يركز إيغلتن على دور الناقد الأمريكي ريتشاردز بأنه الصلة المباشرة بين إنكليزيي كمبردج والنقد الأمريكي الجديد الذين حولوا النقد إلى دين، أحد كهنته ماتيو أرنولد..

شم ينتقل إلى الحديث عن النظام الفكري الغربي في نزوعها غير العقلاني نحو الأدب، كما لدى هوسرل وهايد جر وغادامير، وتأثير ذلك في مدرسة النقد الأمريكي الجديد، النقد التأويلي الأمريكي لدى هيرش، الذي يرى أن المعنى الأدبي مطلق وثابت ومقاوم للتغيير التاريخي، ولا يعطي هيرش كبير أهمية لمحاولات المطابقة بين معنى النص وما قصده المؤلف، فالمعنى هو شيء يريده المؤلف؛ فعل ذهني، شبحي، صامت دون كلام، وهو مسألة وعي، وليس مسألة كلمات، بمعنى آخر إنه مضمر في عقل المؤلف وتصوراته. وباختصار، يميز هيرش بين المعنى والدلالة تمييزاً مشروعاً في رأى إيغلتن.

من التأويلية إلى البنيوية والسيميائية، هذه المدارس يعدها إيغلتن نوعاً من التكنوقراطية النقدية التي تتناسب مع تطور المجتمع الشمالي إبان خمسينيات القرن العشرين، وتحوله إلى أساليب في التفكير علموية وإدارية أكثر صرامة، ويؤكد إيغلتن قائلاً: لقد كانت ثمة حاجة إلى نظرية أدبية تحافظ على ما في النقد الجديد من نزعة شكلانية، أي على الاهتمام العنيد بالأدب (المعزول) بوصفه موضوعاً جمالياً وليس ممارسة اجتماعية. وهي بذلك تشكل تواصلاً مع الشكلانيين الروس الذين بدأ بهم إيغلتن في بداية الكتاب على أنهم بداية التحول الأكبر في النظرية الأدبية، تجسد ذلك عام 1957، في التجميع الهائل لكل الأجناس الأدبية، الذي أجراه الناقد الكندي نورثروب فراي في كتابه (تشريح النقد)، وهو مترجم إلى العربية، وصادر عن وزارة الثقافة بدمشق من ترجمة محيى الدين صبحى.

يذهب فراي إلى ترتيب بارع، وأن مسألة يدهب فراي إلى ترتيب بارع، وأن مسألة تقديم أحكام قيمة ذاتية، وقيل وقال تافهين. فالأدب في نظر فراي ليس مجرد تجمع عشوائي لكتابات

مبعثرة عبر التاريخ: وإذا ما تفحصته بدقة يمكنك أن ترى أنه يعمل من خلال قوانين موضوعية معينة، يمكن للنقد نفسه أن يصبح منظماً من خلال قوانين يتم استنباطها، وهذه القوانين هي الصيغ والأنماط الأولية والأساطير والأجناس المتنوعة التي بنيت منها كل الأعمال الأدبية، ففي جذر كل أدب تكمن أربعة أصناف سردية، هي: الكوميدي، الرومانسي، التراجيدي، والساخر، التي يمكن لها أن تتماشى مع أربع أساطير على التوالى، هي أسطورة الفصول الأربعة: الربيع والصيف، الخريف والشتاء.

النظام الأدبي لدى فراي يستبعد أحكام القيمة ويضعها جانباً ويرى فيها مجرد ثرثرات ذاتية. فتحن حين نحلل الأدب نتكلم عن الأدب، أما حين نُقيّمه فإننا نتكلم عن أنفسنا... وعلى الأدب، في نظام فراي النقدي، أن يزيح كل تاريخ عدا التاريخ الأدبي: فالأعمال الأدبية مصنوعة من أعمال أدبية أخرى وليس من أي مادة خارج النظام الأدبي نفسه. ويرى إيغلتن أن مزية نظرية فراي، هي أنها على غرار النقد الجديد تحفظ الأدب من أن يتلوث بالتاريخ، فتراه بمنزلة دوران إيكولوجي (بيئي) مغلق تقوم به النصوص. إنما، بخلاف النقد الجديد، تجد في الأدب تاريخاً بديلاً. مع كل البنى الشاملة والجمعية التي يتميز بها التاريخ نفسه... إن صيغ الأدب وأساطيره عابرة للتاريخ، تطوي التاريخ إلى تماثل أو طقم من التنويعات المتكررة على (الثيمات) نفسها. ولكي يبقى النظام في قيد الحياة، لا بد أن يظل مغلقاً على نحو منيع؛ فلا يتاح لشيء خارجي أن يتسرب إليه، وإلا تشوشت أصنافه وفسدت. وفي رأي إيغلتن، هذا هو السبب في أن دافع فراي « العلمي» كان في حاجة إلى شكلانية أكثر اكتمالاً من شكلانية النقد الجديد... فقد اعترف النقاد الجدد أن الأدب معرفي إلى حد بعيد، ويقدم ضرباً من معرفة العالم.

أما فراي فقد ألح على أن الأدب «بنية لغوية مستقلة ذاتياً» منقطعة تماماً عن أي مرجعية تتعداها، والأدب ميدان مغلق، كتيم منطوعلى نفسه، «يحتوي الحياة والواقع في نظام من العلاقات اللغوية»، وكل ما يفعله النظام هو إعادة خلط وحداته الرمزية في علاقة مع بعضها بعضاً، وليس مع أي نوع من الواقع خارج هذا النظام. فالأدب ليس طريقة لمعرفة الواقع، وإنما نوع من الحلم الطوباوي الجمعي الذي يتواصل عبر التاريخ، وتعبير عن تلك الرغبات البشرية الأساسية التي أنشأت الحضارة عينها، وينبغي ألا نظر إلى الأدب أنه بمنزلة تعبير ذاتي لمؤلفين أفراد، ليسوا أكثر من وظائف للنظام الكوني الذي ينبع من الذات الجمعية للجنس البشري كله.

يرى إيغات أن مشروع فراي النقدي أُسس على جذر طوباوي للأدب لأنه موسوم بخوف من العالم الاجتماعي العقلي، ومن نفور من التاريخ، ففي الأدب وحده، يمكن للمرء أن ينفض عنه (الخارجيات) الدنيئة للغة المرجعية، ويكتشف موطناً للروح... والأدب لدى فراي هو المكان الوحيد الذي نكون فيه أحراراً. ويرى إيغلتن أن منظومة فراي على الرغم من طوباويتها أو رومانسيتها، تقدم تاريخاً بديلاً عن التاريخ وعن المجتمع الحديث... وهذه النظرية هي نوع من «اللاإنسانوية» الازدرائية، تنفي مركزية الدنات البشرية الفردية، وتمركز كل شيء على النظام الأدبي الجمعي عينه، وبمعنى آخر، فإنها عمل إنسانوي مسيحي ملتزم (فراي رجل دين) يرى أن الدينامية التي تدفع الأدب والحضارة، أي الرغبة، لن تتحقق في النهاية إلا في مملكة الرب.

ينتقل إيغلتن إلى الحديث عمًّا بعد البنيوية، ويتوقف عند التفكيكية، قائلاً: «أما التفكيك، فهو الاسم الدي يطلق على العملية النقدية التي يمكن بوساطتها تقويض التقابلات جزئياً أو إظهار أنها تقوض بعضها بعضاً جزئياً في سياق المعنى النصي، فالمرأة مقابل الرجل، أو أنها لا رجل، أو رجل ناقص، تخصص بقيمة سلبية أساسية بالعلاقة مع المبدأ الأول الرجولي: بيد أن الرجل أيضاً ليس ما هو عليه إلا بغضل إيصاد متواصل للباب في وجه هذا الآخر أو المقابل، فيعرف نفسه في نقيضها...» ويشرح موقف دريدا من الكتابة... بأن شيئاً ما في الكتابة يتملَّص من كل نظام أو منطق، وثمة ترجرج متواصل وإراقة ونشر للمعنى، أو ما يدعوه دريدا «تناثراً» لا يمكن احتواؤه بسهولة في مقولات بنية النص، أو ضمن مقولات المقابلة النقدية العرقية، فالكتابة شأن أيَّ صيرورة من صيرورات اللغة... تعمل من خلال الاختلاف...» بل تلك القابلة للكتابة. النصوص التي تشجع الناقد على نقاشها وتحويلها إلى خطابات مختلفة، كما بل تلك القابلة للكتابة. النصوص التي تشجع الناقد على نقاشها وتحويلها إلى خطابات مختلفة، كما تشجعه على إنتاج لعبه شبه الاعتباطي، بالمعنى ضد العمل نفسه وبانحراف عنه... وهكذا يتحوّل القارئ أو الناقد من دور المستهلك إلى دور المنتج... ويخلص إيغلت هنا إلى أن حركة الحداثة الأدبية هي التي أنجبت النقد البنيوي وما بعد البنيوي، وأن بعض أعمال بارت ودريدا هي نصوص أدبية حداثية التي بحد ذاتها، تجريبية ومُلغزة ومفعمة بالالتباس... وإن ما بعد البنيوية لا تفصل فصلاً واضحاً ما بين النقد بحد ذاتها، تجريبية ومُلغزة ومفعمة بالالتباس... وإن ما بعد البنيوية عندما أصبحت اللغة هي الشغل الشاغل للمفك بن.

وعن التحليل النفسي ودوره في النظرية الأدبية، يرى إيغلت أن فرويد وليس ماركس هو من قال: «إن حافز المجتمع البشري، في نهاية المطاف، حافز اقتصادي»، وذلك في محاضرات تمهيدية في التحليل النفسي، ينتقل بالحديث عن جاك لاكان واللغة بوصفها تجويفاً للكينونة. ويرى إيغلتن أن التحليل النفسي للأدب يعتمد على تحليل المحتوى وعلى النظر إلى ما يقال، وليس الكيفية التي يقال بها، إلى النتيجة وليس إلى الشكل...

إنما، على الرغم من الاهتمام بالمحتوى إلا أن مسائل الشكل هي ضمن تأملات فرويد في الفن، إلا أن صورة الفنان بوصفه عصابياً هي صورة مبسطة إلى حد بعيد. ويثني إيغلتن على إنسانية ونزاهة الناقد الأمريكي هارولد بلوم الذي استخدم عمل فرويد كي يطلق واحدة من النظريات الأدبية الأشد أصالة وجرأة في العقد الأخير.

يق ول إيغلت ن: «ما فعله بلوم، في الواقع، هو إعادة كتابة التاريخ الأدبي بالارتباط مع عقدة أوديب... فالشعراء يعيشون بقلق في ظلِّ شاعر «قوي» سبقهم، وبوصفهم أبناء، فإن قمع الآباء ينالهم؛ ويمكن قراءة أي قصيدة محددة بوصفها محاولة للفرار من «قلق التأثر» عن طريق صياغتها الجديدة المنظمة بقصيدة سابقة. وهكذا يلجأ الشاعر، وقد أطبق عليه التنافس الأوديبي مع «سلفه» يلجأ إلى تجريد تلك القوة من السلاح من خلال اقتحامها من الداخل، كاتباً بطريقة تنقح وتبدد وتغير سبك قصيدة السلف؛ وبهذه الطريقة، وفق بلوم، يمكن قراءة كل القصائد بوصفها إعادة كتابة لقصائد أخرى...»

يخلص إيغلتن من جدله هذا مع النظريات الأدبية الحديثة إلى أن النظرية الأدبية مرتبطة بالسياسة وأن تاريخ النظرية الأدبية الحديثة هو جزء من التاريخين السياسي والأيديولوجي. لحقبتنا، ومنذ شيللي حتى هولاند والنظرية الأدبية مرتبطة بالقناعات السياسية والقيم الأيديولوجية على نحو لا يقبل الانفصال... وإن ما يُزعم بوجود نظرية أدبية خالصة ما هو إلا أسطورة أكاديمية... فالنظريات الأدبية التي تتجاهل التاريخ والسياسة تجاهلاً كلياً تستخدم التعمية على أنها بريئة، بل تكون خفية، واعية أو لاواعية... فالأدب مرتبط بأوضاع البشر الحياتية بصورة حيوية وملموسة.

في كتابه (ما بعد النظرية) ترجمة الدكتور باسل مسالمة، الصادر عن الهيئة العامة السورية للكتاب 2015، يؤكد إيغلت في التمهيد للكتاب، كعادته، أن كتابه يستهدف بصورة عامة الطلاب وعامة القراء بالحالة الراهنة للنظرية الثقافية... وهنا يكمن تميز هذا الناقد في عملية ترويض الأفكار الصعبة وجعلها سهلة الوصول، بأسلوب واضح وتحكم مشوّق. ومن طرافة تعابير إيغلتن النيتشوية في سبيل المثال، أن يقول، في مكان ما من الكتاب، هذا القول الذي يحتاج إلى صفنة وتأمل: «الخلود والفجور متحالفان على نحو وثيق جداً». هذه التركيبات الذكية التي تخرج عن المألوف وعن الثنائيات تقدم نكهة خاصة وحيوية وتفاعلاً حميماً مع القراء.

يتحدث في كتابٌ (ما بعد النظرية) تحت عنوان تهكمي (سياسة فقدان الذاكرة)، ويقرُّ أن العصر الذهبي للنظرية الثقافية قد ولَّى منذ زمن، مع مجيء موجة النقد الكاسحة، مع جاك لاكان، كلود ليفي شتراوس، لويس ألتوسير، رولان بارت، ميشيل فوكو، لويس أريغاري، بيير بوردو، جوليا كريستوفا، جاك دريدا، هبرماس، فريدرك جيبسون، وإدوارد سعيد إلى آخر السلسلة من الفرسان الذين شغلوا الفكر بعد ستينيات القرن الماضي.

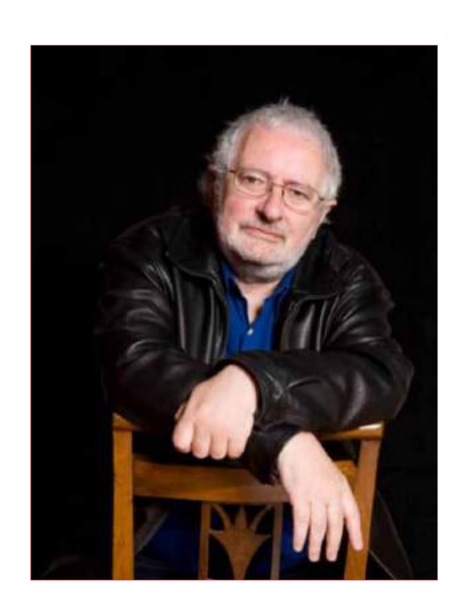
يقول إيغات ن بأسلوبه التهكمي: «لـم يتفق الكثير مما كتب منذ ذلك الحين مـع طموح هؤلاء الأمهات والآباء المؤسسين وأصالتهم، وتخبط البعض منهم! فقد دفع القدر برولان بارت ليقضي نحبه تحت شاحنة غسيل باريسية، وجعل ميشيل فوكو يصارع مرض الإيدز، وأقصى القدر لاكانووليمز وبوردو عن مكانهم، ونفى لويس ألتوسير إلى مستشفى الأمراض النفسية بسبب قتله لزوجته». وأنا أضيف إلى قائمة إيغلت ن مـن باب التذكير: انتحار جيل دولوز، ملقياً نفسـه من الطابق الثالث عشر على الرصيف! يعلق إيغلت ن على المصير المأساوي لهـؤلاء المفكرين، قائلاً: «يبـدو أن الله لم يكن بنيوياً». وهو يقدر أفكار هذه القامات الكبيرة، ويرى أن لها قيمة لا تضاهى، وعلى الرغم من المنجز الكبير لديهم إلا أن مـا يوحي بـه الواقع الحالي أن النظرية قد انتهت، وعلينا، ويمكننا الآن أن نعود كلنا إلى عصر البـراءة ما قبل النظرية، وهذه دعوة غير جدية مـن إيغلتن، إذ من الصعب على عصرنا الثقافي أن يبرأ من تأثيرات هؤلاء المفكرين وبراعتهم في تفسير وتأويل وقراءة النصوص.

ينتقل إيغاتن ليتحدث عن مرحلة دخول الصوت الهامشي في قلب المركز، عبر ما يعرف بكتّاب «ما بعد الكولونيالية» وقد دشَّن ظهورهم إدوارد سعيد في كتابه (الاستشراق) عام 1978. يرى إيغلتن أن هذه المرحلة الانتقالية شكلت نقطة تحوّل في خطوط اليسار الدولي المتصدّع والمنهزم والكئيب، ونتيجة

هذه الحالة في اليسار كان كتاب ما بعد الكولونيالية حذرين من أخطاء العالم الثالث وحركات التحرر من الاستعمار، وتحاشوا التحدث أو الخوض في القومية حتى التحررية، ولم يجدوا في القومية سوى شوفينية متخلفة، أو سيادة عرقية متعالية، وبدلاً من الاستغراق في القومية بوصفها مناهضة للاستعمار، ركّز معظم فكر ما بعد الكولونيالية على الأبعاد العالمية لعالم كانت فيه الدول المستقلة ما بعد الكولونيالية تُمتصى في مدار رأس المال العالمي. وحين القيام بذلك، عكس هذا الفكر حقيقة صادقة. إنما، من خلال رفضهم فكرة القومية، راح رجال هذا الفكر يميلون إلى رفض مفهوم الطبقية الذي ارتبط تاريخياً ارتباطاً وثيقاً بالأمة الثورية. ويرى إيغلتن أن معظم المنظرين الجدد لم يكونوا ما بعد كولونياليين فحسب، بل ما بعد الدافع الثوري الذي ولَّد الأمم الجديدة! ويلاحظ ناقدنا أن هؤلاء المنظرين الجدد أنفسهم، حولوا الانتباه عن الطبقة إلى الكولونيالية، كما لو أن الكولونيالية وما بعدها لم تكونا بحد ذاتهما مسألتين طبقيتين! وفي طريقتهما هذه المتمركزة حول أوروبا، رأت ما بعد الكولونيالية أن الصراع الطبقي بيِّن عند الغرب وحده. ورأى إيغلتن من هذا المنطلق القلق في القفز على الصراع الطبقي، تكون قمة الأفكار الراديكالية في منتصف القرن العشرين، هي أيضاً بداية انحدارها إلى الأسفل، وأن النظرية ما بعد الكولونيالية نقلت الكثير من تركيزها من الطبقة والأمة إلى العرقية، وأن المشكلات المميزة للثقافة ما بعد الكولونيالية قد تمَّ دمجها على نحو زائف في مسألة مختلفة تماماً، ألا وهي سياسة الهوية. وينتقد إيغلتن هذا التحول الذي طرأ على الثقافة، ويتحدث بمرارة عن تراجع اليسار الثقافي وتحوله إلى يراغمانية مكتئية.

ثم يتوقف عند نقاد نظرية التلقي والدور الجديد المنوط بالقارئ، بوصفه خالقاً إيجابياً للأدب.

في كل الأحوال، عالم تري إيغلتن حافل ومنوع ومشحون بالأفكار والأفكار المضادة، وهو جذاب وبارع في استدراج القارئ المهتم، وإضفاء روح فكهة على الجدل، وهو صاحب كتاب (فلسفة الفكاهة). □





# «الإرهاب المقدس» التواطؤ بين الغرب و«أعدائه» الأصوليين !

بيبه صالح 🍨

يتصدى الناقد والمفكر البريطاني تري إيغلت ن لموضوع الإرهاب في كتاب (الإرهاب المقدس) إذ يتحدث فيه عن ظاهرة الإرهاب، ليس بالمعنيين السياسي والعسكري فحسب، بل بالمعنى الثقافي «الميتافيزيقي» بوصفه ظاهرة بشرية تاريخية، تحمل وجهي التضاد، من وجهة نظر مفكر هيجلي. يقول إيغلت ن في مقدمة كتابه (الإرهاب المقدس) يهدف هذا الكتاب، مثله مثل كتبي الأخيرة، إلى إغناء لغة اليسار، وإلى تحدي كتب اليمين. ويقول أيضاً: لا يرمي هذا الكتاب إلى أن يكون إضافة إلى الركام الهائل من الدراسات السياسية حول موضوع الإرهاب، لكنه يحاول بدلاً من ذلك أن يضع فكرة الإرهاب ضمن سياق أكثر أصالة، سياق يمكن أن يُسمى على نحو فضفاض: «ميتافيزيقيا» الإرهاب بالمعنى الأنطلوجي. لهذا علينا أن نتحمل جاذبية المفارقات والاستشهادات الأدبية الكثيرة والمتنوعة التي يسوقها إيغلتن في تتاوله هذه الظاهرة.

إن جـنور الإرهاب قديمة قدم التاريخ البشـري، وللغرب الأوروبي حصة كبيرة في هذا الإرهاب الذي أخذ صفة القدسية بوصفه نشاطاً عقائدياً من أجل العدالة ورفع الظلم كما تم تسويقه في أدبيات اليسار الدولي. والمفارقة التي يشير إليها إيغلتن هي «التواطؤ الملموس بيـن الغرب وعنف أعدائه الأصوليين، بإدارة ماهـرة من الغرب». ويعيد ذلك إلى نزعـة الغرب وميله إلى التدمير الذاتي، بإدارته للإرهابيين الذين لـم يعد لديهم مـا يخسرونه، ولم يعـد لدى الغرب ما يربحـه من مراجعة مفاهيمـه المطلقة عن الحرية والربح غير المحدود والقيم الإنسانية ومبادئ السلام وحقوق الإنسان. وفي رأي إيغلتن المخالف

<sup>•</sup> كاتبة سورية.

لكثير من المحللين لظاهرة الإرهاب الانتحاري (القاعدة) الذين يرون أن الإرهاب هو نتيجة طبيعية للتعصب الإسلامي، يرى إيغلتن أن العملية الانتحارية نابعة من إنسان حياته لا تساوي شيئاً، وهي لن تقوده إلى شيء أيضاً. لكن هذا اللاشيء الذي هو حياة الانتحاري أو موته هو فضيحة الإنسانية كلها أو فضيحة الغرب بالتحديد. ويرفض إيغلتن هذا التجاهل الإنساني، كما يرفض عده ضرباً من غرابة الأطوار. ويذكر هذا بموقف لينين من الإرهاب الثوري الذي مارسه الاشتراكيون الثوريون في روسيا، قائلًا إن الناس ينظرون إلى الأعمال الإرهابية التي لا تقود إلى شيء بأنها أعمال للفرجة ينظرون إليها وهم ينكتون أنوفهم!

يرى الكاتب أن الإرهاب تسمية حديثة لظاهرة يفترض أنها قديمة، فقد ظهر في البداية كفكرة سياسية إبان الثورة الفرنسية، وهذا يعني في المحصلة أن الإرهاب والدولة الديموقراطية الحديثة كانا توءمين منذ الولادة! فقد بدأ الإرهاب، كما يقول، أول ما بدأ كإرهاب دولة إبان حقبة دانتون وروبسبير، وكان عبارة عن عنف جامح تمارسه الدولة ضد خصومها، وليس هجوماً على السلطة العليا من قبل أعدائها الذين يتربصون بها في الخفاء. لكن بالمعنى الأوسع للكلمة.

والإرهابيون، في رأي إيغلتن، سواء أكانوا يعاقبة أم من نوع إرهابيي زماننا الحديث، وسواء أكانوا إسلاميين أم مؤيدين من البنتاغون لـ: الصدمة والرعب، أو من القائلين بنظرية المؤامرة، الذين تعجُّ بهم، حسب تعبير الكاتب، تلال داكوتا، لا تخلو جعبتهم، بوجه عام، من الأفكار، مهما كانت هذه الأفكار خطرة أو منافية للعقل والطبيعة، وإرهابهم ليس سوى وسيلة تساعدهم في تنفيذ رؤاهم السياسية، وليس بديلاً لها.

لكن من المؤكد أن الإرهاب، بمعنى أوسع للكلمة، قديم قدم البشرية نفسها، فقد كان البشر يسلبون ويقتلون بعضهم بعضاً منذ فجر التاريخ. ويعود الإرهاب بمعناه الأكثر خصوصية في الغرب، إلى حقبة ما قبل العالم الحديث، ففي تلك الحقبة ظهر مفهوم المقدس إلى دائرة الضوء، وكانت فكرة الإرهاب وثيقة الصلة بفكرة المقدس الغامضة! ويعود الكاتب في التاريخ العقلي إلى أبعد من ذلك، ويرى أن الإله دونزيوس (إله الخمر والشعر والنشوة والمسرح والخصب والإسراف والإلهام...) هو إله دموي لأنه يدفئ الدم، وهو متوحش ومفترس، ومعاد لمن يخالفه بالتوازي مع صفاته المعنوية... وإذا كان لهذا الإله سحر التلقائية، فهو أيضاً يكشف عن وحشيته غيرالعقلانية! ويستفيض إيغلتن في تأكيد خروج هذا الإله على القانون، وعدوانيته على أتباعه، مستنداً (الكاتب) إلى نصوص يوربيدس، وتأويلات فرويد ونيتشه ولاكان، وغيرها من نصوص أدبية قديمة وحديثة تؤيد ذلك، هذا في الفصل الأول من الكتاب.

أما في الفصل الثاني، بعنوان: (حالات السمو) فيناقش إيغلتن ويعرض الانتقال من الإلهي إلى الجنسي في العصر الحديث، ويركز على نظرية التحليل النفسي بحسبانها الوريث الحالي لعلم اللاهوت، ليس في الجانب المؤسساتي فحسب، إذ يرى، وبروح تهكمية، أن لها بابوات وكهنة وطوائف، وانقسامات ومرضى وكراسي اعتراف وحرم كنسي، ومعرفة باطنية وطقوس خلاص... إلخ

بل في العمق الجذري للمسألة التي تطرحها (نظرية التحليل النفسي) تكمن لاهوتيتها، وتتجلى في صيغ لغوية، مثل: ما حقيقة النفس الإنسانية؟! هل هناك ما يسوّغ وجودها، أو هل قدر عليها الوقوع في الخطيئة الدائمة، ثم لماذا نحن مذنبون دون أن نرتكب خطأ؟! ما الذي يرغب فيه الرجال والنساء بالفعل؟ ما العلاقة بين القانون والحب؟

إذاً، يقر التحليل النفسي أن في الإنسان لانهائية من الرغبة لاحدً لها... فهو (التحليل النفسي) يحمل بشدة على أيديولوجيات الأمل الليبرالي، أو العزاء العقلاني، ويصر على الرغم من معارضة علم اللاهوت، على أن هذه الرغبة، وليس تحققها من خلال الحب الإلهي، هي الأبدية الحقيقية! أو باختصار ليس هناك آخر للآخر! في هذا الإصرار، يمكن رؤية التحليل النفسي بوصفه مذهباً مأساوياً. لكن، تبقى المسيحية تمتلك علاقة أعمق مع المأساة، إذ يرى علم اللاهوت المسيحي أن هذه المأساة تتلاشى من حيث المبدأ في حياة وموت يسوع، فهو قادر على معرفة نفسه من خلال الآخر (الأب). أما من جهة التحليل النفسي، فقد يبدو الواقعي في الفكر اللاكاني مثله مثل الله، منغرزاً بعمق في قلب الهوية التي تجعلنا ما نحن عليه. كذلك فإن هذه الهوية، لأنها تنطوي على الرغبة، تمنعنا من أن نكون في الحقيقة متماهين مع أنفسنا. وإذا كان التحليل النفسي شرياناً مأساوياً داخل الفلسفة، فلأنه يرى هذه الآخرية التي تربض في قلب وجودنا، التي لها اسم آخر، هو الرغبة غير المبالية مطلقاً بسعادتنا.

وفي العصر الحديث، تكون الحرية هي النسخة المعلمنة عن الإله، والفن أيضاً أحد مرادفاتها. وفي أزمنتنا الحديثة، غالباً ما أجبر الفن على أن يرمز إلى الإله! فالفن حسب الفرويدية، هو تسام أو تصعيد، ويغدو السامي تلميحاً إلى اللامتناهي الذي يفقدنا هويتنا ويهزنا من جذورنا، لكن بطريقة إرادية، فهو يشوش بنية ذهننا، ويحررنا من قبضة العقل، ففي الرومانسية كان الخيال هو البطل. ويقول وليم بليك: « المخيلة هي الإله، لكن لا أحد يدري».

الفن الذي هو قرين الحرية المعادلة للإله، يبهج ويدمر على غرار الإلهي والديونسيوسي، بحيث يمكن رصده بسهولة عبر الحضور الظلي لدافع الموت. وعلى غرار التراجيديا، يسمح لنا الفن (التسامي) أن ننغمس بنحو جماعي في أوهامنا عن الخلود، ساخراً من محدوديتنا، متيحاً لنا أن نلعب لعبة (الديذغة مع الموت) كأن نقول: «لا تستطيع أيها الموت الإمساك بنا»، ولعل بعض ما جاء في جدارية محمود درويش عن الموت يصلح كشاهد على ذلك. فأن نجرب موتنا في الفن بديلاً من الواقع، يعني أن نعيش نوعاً من الموت الافتراضي، نوعاً من الموت في الحياة. فحينما نتأمل محيطات غاضبة لا يمكنها إغراقنا، لأنها ليست أكثر من صباغة على نسيج اللوحة، يمكننا معرفة المتع الهذيانية لهزيمة الموت (إذ الموت نفسه يموت بجبن) في اللحظة نفسها التي نشعر فيها أيضاً أننا أحرار في معانقة موتنا.

إذاً، السامي يكون مؤكداً للذات ومدمراً لها في آن، وينطوى السامي على إيقاع موت وانبعاث (.

يكثر إيغلتن من هذه المفارقات المتضادة، التي عرف بها، داخل الظاهرة الواحدة أو المفهوم أو اللغة! فالإرهاب، له في نظره وجه سلبي ووجه إيجابي، وكذلك الحرية المطلقة. ويشير إلى ملاحظة فرويد الأساسية التي تكررت مراراً لدى فرويد في كتاباته عن الإيروس في الحضارة، وعن (دافع الموت)

هذا الخادم المتقلب الذي يتخلل مشروع بناء الحضارة منذ البداية، فمن يصنع الحضارة الإنسانية يعيث فيها فساداً في الوقت نفسه، والقوة العازمة على إخضاع العماء تعشقه هي نفسها في الخفاء!...

وفي الفصل الثالث من الكتاب، بعنوان: «الخوف والحرية»، يرى إيغلتن أن الحرية من أكثر الظواهر سمواً في العصر الحديث، لكنها مثل الإله ديونزيوس؛ ملاك وشيطان، جمال وإرهاب في آن. وإذا كان هناك شيء ما مقدس تملكه الحرية، فليس عائداً إلى أنها إحدى القيم النفسية، بل لأنها قادرة على التدمير مثلما هي قادرة على الخلق. وللإجابة عن سؤال: من أين تنبع الحرية؟ يقول إيغلتن: تميل الحداثة إلى الإجابة بأنها تنبع من ذاتها. فإذا كان ينبغي أن ننظر إلى الحرية على أنها قيمة مطلقة، فينبغي أن تكون عامة شاملة ولا تتأسس على أي شيء سوى غناها غير النهائي. أما إذا حاولنا تصور أرضية أو دعامة تدعم الحرية من الخارج، فإن الحرية تغدو حينئذ نسبية. وعليه، فإن الحرية تبدو معلقة في فراغ، تحيا كأصل لنفسها، أو كفاية لذاتها، أو كشرط ذاتي. وهذا ما يجعل العصر الحديث يعثر على صورة ملموسة للحرية في العمل الفني، الذي يعد بنحو مشابه مؤسساً على نفسه وغايته ذاتية فحسب.

لكن،وفق منطق إيغاتن هنا، فإن الحرية نقمة ونعمة في آن، وذلك لأن من الممكن استعمالها للهدم مثلما للخلق، ولهذا برأيه، تحتاج، على منوال كل القوى المقدسة، إلى أن تحاط بشبكة سميكة من التحذيرات والممنوعات. ومما يثير الغرابة أن إيغلتن يتجاهل آراء أريك فروم عن النزعة التدميرية والعدوانية لدى البشر بوصفها نقيضاً للحب، وهوصاحب كتاب «الخوف من الحرية» (. ونرى أنه توجد تقاطعات كبيرة بين فروم وإيغلتن، إلا أن الأخير لم يشر إلى هذا المفكر النقدى على الإطلاق (

وفي الفصل الرابع: «قديسون وانتحاريون»، يخوض إيغلتن في معنى الفداء، وفي معنى الشهادة، وفي الشهادة، ويقدم القداء اقتراحات وتصورات حاشدة، يصعب عرضها هنا في هذه العجالة، لكن، باختصار، يقدم لنا الصورة ونقيضها، بالسلب والإيجاب؛ فالانفجار الانتحاري فيه: تمرد، وإبداع، وانتقام، ورفض للحياة التي تساوي الموت، وهو أيضاً موت للحياة، وإذلال للجسد والذات... إلخ...

وحينما ينتقل إلى معالجة الإرهاب السياسي، يقول: ليست المسألة هنا منح أسامة بن لادن مقعداً في البرلمان، وإنما منح العدالة لأولئك الذين يمكنهم بطريقة ما أن ينفذوا انتقاماً مروعاً، فالعدالة هي البواقي الوحيد من الإرهاب. لكن العدالة لدى إيغلتن يمكن أن تكون مجنونة كالانتقام إذ إن شيئاً ما مطلقاً لا يفارقها، يمكن أن يغدو بسهولة متشدداً. ثم ينتقد أسطورة القدرة الكلية التي تفرزها الثقافة الأمريكية المتعجرفة. وهو يلقي بكرة الإرهاب في ملعب أمريكا والغرب، وما الإرهاب الآخر، الإسلامي وغيره، سوى إرهاب فرعي يُغذَّى من الإرهاب الأصلي. ويرى أن الخطر جزء جوهري من النظام الاجتماعي، وسيكون هذا النظام خطراً من دونه!... يقول: يمكن أن يعم الهدوء مجتمعاً بنحو شامل، فلا يترك له حس ولا أثر. لمذا فإن الدولة الحديثة المستقرة حين تنسى أصولها المضطربة وتستقر في جو من الامتثال والسكون فإن هذا السكون لا يمكن أن يولد إلا الفوضى والاضطراب من جديد، ويكمن أحد الأسباب الكثيرة فإن هذا السياسي في الشرخ الطبقي الناجم عن السياسة التقليدية! فكلما بدا الجو السياسي التقليدي للمحافظ أقل استجابة لمتطلبات أولئك الذين يقصيهم، اتخذت تلك المطالب شكلاً مأزوماً، وعكّرت

الساحة العامة التي أرادت أن ترفع فيها صوتها. فالإرهاب هنا هو رد فعل على السياسة التي أصبحت إدارية مفرغة من السياسة، وهذه السياسة غير السياسية المفرغة من الأسئلة الضخمة، تجد نفسها في مواجهة نمط من السياسة مستخف بكل ما هو سياسي بالمعنى التقليدي. وهكذا فإن تهدئة السياسة تواجه بالتنكر لها. وإن النوعين التقليدي والإرهابي للسياسة، كل منهما بطريقته المختلفة هما سياسة (إيماء)، ويأخذ هذا الإيماء في حالة الإرهاب السياسي صورة حدث سوريالي، تمزيقي، يفوق السورياليين في جذر في خذر من تمزيق الأجساد والذهان أيضاً فالإرهاب يومئ للمجتمع السياسي (الأرثوذكسي) قائلاً: في جذر ما يُسمى بدعقلك الباطن» يكمن لا عقل الجشع، لا عقل القوة والاستغلال، وكل هذا لا يمكن تسويغه، وهكذا فإن العقل بما يكشف عنه، فما يدعى بالعقلانية، ينشر عنفاً لا يمكن التحكم به في جذر مدنيتك المفترضة... وكل ما هو مفقود هنا؛ هو الاعتراف بأن قتل الأبرياء، لا يعنى هزيمة عدوك».

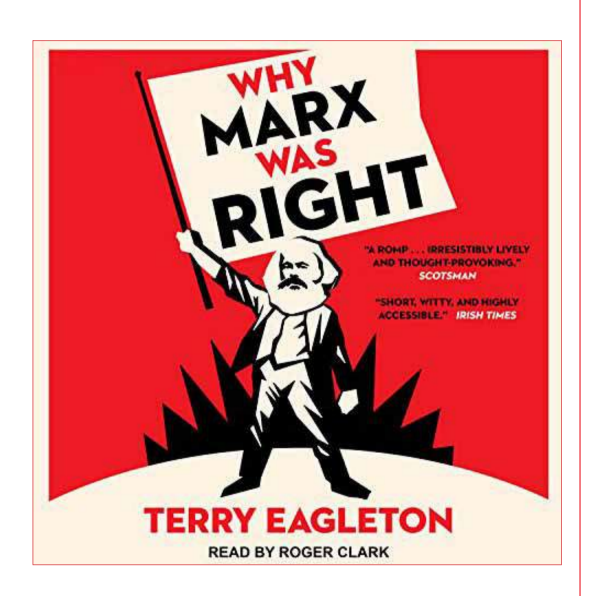
ولا يترك إيغاتن الطبقة الوسطى في سكونيتها أو اعتدالها المزعوم، بل يرى أن تناقضاً خاصاً يكمن في صميم مجتمع هذه الطبقة التي تعتمد على إشاعة الهدوء والقانون والمراتبية والمدنية كشروط ضرورية لمشروعها الناجح. لكن المجتمع الذي يرعى الفردية في حاجة إلى دولة ذات أسس راسخة، إذا كان لا يريد التفتت والانهيار، ويقول: « هكذا أفسحت أرستقراطية بربرية متهورة المجال لبرجوازية بليدة، رصينة، لكن الأبولوني والدونزيوسي لا يتصالحان بسهولة، لأن الطاقات الفوضوية لمجتمع السوق تهدد بالانفجار داخل الأطر المستقرة للقانون والأخلاق، التي تضبط تلك الطاقات، فالسلام يفسح في المجال للحرب، وكلما سمحت الأوضاع المستقرة للسوق بالازدهار، كان من المحتمل أن تولد الفوضى داخل البلد والعداء في الخارج.

خلاصة القول: إن المقدس قوة ذات وجهين، فهو يحيي ويميت في آن، ويمكن تعقبه بدءاً من طقوس ديونيسوس الماجنة، حتى إغواءات السامي المدمرة، وتدعى تجسداته الأولى في الحضارة الحديثة المتأخرة باسم: « اللاوعي» أو «غريزة الموت» أو « الواقعي».. وهذه الازدواجية الوحشية التي تجسدت للدى السلالة اليهودية في إرهاب (المقدس) تكمن في جذر المفهوم الحديث للحرية المطلقة، مدفوعة إلى حدها الأقصى تنطوي على نمط من الإرهاب.

إن كتـاب (الإرهاب المقدس) مـن الكتب المثيرة ربما أكثر من كل كتـب إيغلتن المتخصصة بالأدب وبالنظرية الأدبية، على أهمية هذه الكتب، ونحن العرب معنيون، كما الغربيين، بموضوع الإرهاب، وقراءة هذه الظاهرة وفق هذا التشبع المعرفي والمتسم بالموضوعية. □

#### المصدر:

<sup>-</sup> الإرهاب المقدس – تأليف: تري إيغلتن – ترجمة: أسامة إسبر – دار بدايات - جبلة 2007.





## نري إيغلتن وحنينه الملتبس إلها ماركس

د. علي محمد إسبر

تراجعت الماركسية في أنحاء العالم كافة، بصفتها مذهباً اقتصاديّاً سياسيّاً أيديولوجيّاً، تحديداً بعد انهيار الاتحاد السوفييتيّ والمنظومة الاشتراكية. وتحوّلت «الشيوعيّة» إلى يوتوبيا مفقودة لأفراد حالمين منعزلين، وانتصرت الإمبرياليّة على «الأمميّة الثوريّة»، وفقدت «الطبقة العاملة» قدرتها على المبادرة السياسيّة، واستعبدت البشر، بعامّة، «شركاتُ الإنتاج الاستهلاكيّ العظمى»، فلماذا يُعنى تري إيغلتن بعد كلّ هذا بأُطروحات ماركس من جديد؟

لا شكّ في أنَّ الماركسيّة فلسفة عالميّة، إذ انتشرت في مختلف أرجاء العالم، ولم تضاهِها أيّ فلسفة أخرى في التاريخ، فقد ظهرت في دول متباينة في أنظمتها السياسيّة، وفي مجتمعات ذات اختلاف كبير في تكوينها البنيويّ، بل حتّى داخل المجتمع الواحد استطاعت الماركسيّة أن تجد مؤيدين لها بين طبقات متناقضة أو متصارعة. وسرعان ما وحّدت الماركسيّة أفراداً منها أخذوا في التحوّل إلى جماعة متجانسة صار كلّ واحدِ فيها يند عن الانتماء إلى أيّ عقيدة سوى عقيدته الماركسيّة!

إنَّ النجاح السابق للماركسيّة، بصفتها فلسفة عالميّة، جاء من كونها استطاعت على نحو باهر - أن تقدّم نسقاً معرفيّاً شموليّاً لتفسير حقيقة الوجود، وتضافر من أجل تشكيل هذا النسق كلّ من الماديّة الديالكتيكيّة والماديّة التاريخيّة والاقتصاد السياسيّ العلميّ، ما أدّى إلى تكوين رؤية معرفيّة ذات طابع «عَقَديًّ» أو يقينيّ - وثوقيّ / فحلّت هذه الرؤية عينُها محلً ما كان سائداً من قبل من رؤى علميّة وميتافيزيقيّة ولاهوتيّة، فقد أصبحت الماركسيّة آنذاك أيديولوجيا البروليتاريا، أي أصبحت فكراً

<sup>•</sup> باحث وأكاديمي سوري وأستاذ الفلسفة في جامعة دمشق.

أو طريقة تفكير شرائح واسعة من العمّال والفلاحين والجنود والفتّات المظلومة في المجتمعات كافة، فلم يَعُدُ في ذلك الوقت أيّ طريق يستحقّ المسير فيه سوى طريق التحرّر العالميّ من أغلال الرأسماليّة العالميّة، ولا يمكن تحقيق هذا التحرّر إلّا على أساس توحيد عالميّ للمضطهدين في العالم كلّه، ولن يكون لهذا الاتّحاد أيّ معنى ما لم يُؤسّس على نظرة موضوعيّة إلى العالم تحدِّدها أفكار «الاشتراكيّة العلميّة»، وهذا يضمن أن تكون هذه الأفكار نفسها صالحة للإنسان في كلِّ عصر ومصر، ما يدعو إلى تأكيد النزعة الإنسانيّة في الماركسيّة.

غير أنَّ ما حاول تري إيغلتن إثارته من إشكاليات فيما يتعلق بالموقف من الماركسيّة يستحقّ الوقوف عنده، فإعادة قراءت للماركسيّة هي في جوهرها محاولة - ليست للوقوف على الأطلال - وإنّما لمناقشة ما هو حيّ وميت، وما هو سيّئ وجيّد في شخصيّة وفكر ماركس بخاصّة والماركسيّة بعامّة.

لكن، في الحقيقة، يتصف نقد إيغلتن لماركس في بعض المواضع من مؤلفاته بأنّه نقد غير ناضج، ومع ذلك يرتفع هذا النقد عينه في مواضع أخرى ليصل إلى درجة عالية من الموضوعيّة والدقّة وعمق الرؤية، لذلك لا يمكن قبول أحكامه عن ماركس والماركسيّة كيفما اتَّفق؛ بل لا بدّ من إعادة النظر فيها لفهم مدى صدقيتها وجدِّيتها.

لقد ظلم إيغلتن ماركس في قضية شخصية تستحقّ التحليل المعمّق، فقد اتّهمه بالعمالة للرأسماليّة، بدلالة قوله عن ماركس: «... لم يمتلكنا الخوف عندما اكتشفنا أنَّ ماركس كان مستأجراً من الرأسماليّة. هذا لأنّنا كنّا نعرف ذلك كلّه. فمن دون طاحونة إرمن (Ermen) وإنغلز في سالفورد (Salford) التي يملكها معمل النسيج التابع لوالد فريدريخ إنغلز، لما كان لماركس أن يبقى في قيد الحياة ليدفع بها ضد أصحاب معامل النسيج». (1)

يُلاحظ أنَّ كلام إيغلتن هنا غير منطقيّ، ويفتقد إلى أيّ قدر من الإنصاف والحكم العادل، فعلاقة إنغلز الماليّة مع ماركس لا يمكن أن تُفسَّر على أساس أنّها حوّلت ماركس إلى شخص تستأجره الرأسماليّة - كما زعم إيغلتن - لأنَّ حياة ماركس نفسه في صداقته مع إنغلز تكذّب أطروحة إيغًلتن.

لقد أصبح ماركس وإنغلز صديقين عام 1844 حينما اجتمعا في بروكسل في بلجيكا، وكان من جرّاء تحرير ماركس للمسوّدة الأولى من البيان الشيوعيّ الذي كتبه إنغلز، ثمّ نُشر عام 1844 بعد أن طُرد ماركس من بروكسل وقفل راجعاً إلى ألمانيا؛ لكن لم يتوقّف عن كفاحه، فاشترك في الاضطرابات السياسيّة والاجتماعيّة التي ثارت آنذاك في منطقة الراين، فأُجبر بسبب ذلك على السفر إلى لندن والإقامة فيها عام 1849، وعاش في فقر مُدقع في منزل متواضع داخل أحد أحياء لندن الفقيرة، وعاني ماركس مع أسرته معاناة مخيفة، إذ وصل به الأمر مع أسرته إلى حدّ التعرّض إلى خطر الموت جوعاً، فأمدّه إنغلز، إضافة إلى شخص آخر هو فردينند لاسال، بإرسال بعض المال إليه لإنقاذه مع أسرته من الموت ألم وقي التدهور الدائم لأحواله الصحيّة الموت الموت الموت الموت الموت ومع ذلك كانت فاقته سبباً في موت ولديه وابنته، وفي التدهور الدائم لأحواله الصحيّة

<sup>1)</sup> تري إيغلتن، لماذا كان ماركس على حقَّ؟، ترجمة: غانم هذا، دار الكتاب العربي، بيروت، 2013، ص:15.

هو وزوجته وبقيّة أولاده، إذ كان عاجزاً عن شراء الدواء أو الذهاب إلى الطبيب، ولمَّا ماتت ابنته فرتسكا كان غير قادر على دفع نفقات دفنها. (2)

ولا غرو أنَّ هذه الوقائع أو الأحداث الحقيقيَّة، فعلاً، في حياة ماركس تدلّ على تهافت كلام إيغلتن، فأن يقبل ماركس مساعدة ماليّة من إنغلز ليدفع الموت عنه وعن أسرته فهذا أمر لا يمكن حسبانه بأيّ شكل من الأشكال خضوعاً للرأسماليّة، حتّى إنّه كيف يمكن لإيغلتن أن يعتقد أنَّ هناك مصدراً للمال أنذاك غير المصادر الرأسماليّة أل بل إنَّ معاناة الناس في ذلك العصر، وفقاً لماركس نفسه، هي في خضوعهم للمغايرة، أي لاستغلال جهود العمّال لصالح أصحاب المعامل أو المصانع، ما أفضى إلى انتشار حالات من الفقر الشديد في المجتمعات الأوروبيّة في ذلك العصر.

إلا أنَّ إيغلتن يغيّر طبيعة نقده لماركس من الاتجاه السلبيّ إلى الاتجاه الإيجابيّ، معترفاً بنبوغ ماركس وقدرته الفذّة على استشراف المستقبل، يقول إيغلتن: «في عصرنا الحاضر، كما تنبّاً ماركس، تعمّق تفاوت الشروة على نحو مفاجئ، فذخلُ ملياردير مكسيكيّ واحد اليوم يساوي ما يجنيه الملايين السبعة عشر من أفقر المواطنين المكسيكيين. لقد خلقت الرأسماليّة ازدهاراً أكثر ممّا عرفه التاريخ من قبل. إلّا أنَّ التكلفة كانت فاحشة... إنّنا نواجه مستقبلاً محتملاً من دول مسلّحة نوويّاً تقلق من شحّ الموارد، وهذا الشحّ في جزء كبير منه نتيجة للرأسماليّة نفسها». (3)

يظهر أنَّ إيغلت نيميل إلى آراء ماركس العميقة عن العمل، نظراً لأنها كانت في عمقها ذات طابع استشرافي، وفيها قدرة عظيمة على التنبؤ بمصير البشريّة المأساوي في حال انتصار الرأسماليّة.

لقد عُني ماركس بفكرة قد تبدو بسيطة من الناحية العمليّة، ولا تُعدّ مثاراً للاهتمام الكبير من الناحية النظريّة هي فكرة العمل؛ لكنَّ العمل الإنسانيّ صار لدى ماركس موضوعاً فلسفيّاً أصيلاً؛ بل يكاد يكون الموضوع الفلسفيّ الوحيد. ويمكن هنا – على وجه التحديد – انتهاز الفرصة للقول: إنَّ أفكار ماركس عن العمل لا تنتمي إلى الاقتصاد السياسيّ بقدر ما تنتمي إلى الفلسفة، وآية ذلك أنَّ تحليلات ماركس الإبداعيّة عن العمل ليس الغرض منها تحسين أحوال البشر على المستوى الاقتصاديّ؛ بل تبيان أنَّ معنى وجود الإنسان في العالم يتحدّ على أساس العمل الذي يؤدّيه، لأنَّ العمل هو الجسر الذي يعبره الكائن الإنسانيّ من أجل أن يتجاوز اغترابه عن نفسه وعن الناس. هذا، إلّا أنَّ العمل في رأي ماركس يماهي بين الإنسان والطبيعة، فيتوقّف الإنسان بالشعور بالانفصال عنها، كما يتوقّف عن الضياع في غياهب الميتافيزيقا واللاهوت والغيبيّات، فالعمل هو الطريق الوحيد للرجوع إلى حضً ن الأمّ – الطبيعة، ذلك الميتافيزيةا بنقلها من حالة المادّة الخام إلى حالة الصورة المصنوعة على نحو خلّاق، وليست هذه الصورة نفسها سوى الإنسان وقد أضفى ذاتيتَه على المادّة الخام بإخلاص كاملٌ، فتستحيل الطبيعة الطبيعة على المادة الخام بإخلاص كاملٌ، فتستحيل الطبيعة

<sup>2)</sup> راجع: عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ج2، المؤسّسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1984، مادة: ماركس (= ص: 341).

<sup>3)</sup> إيغاتن، لماذا كان ماركس على حقَّ؟، ص: 18.

إلى أفق ديالكتيكيّ للفعالية الإنسانيّة. والحقيقة أنَّ ذكاء ماركس النادريأتي من كونه استطاع أن يفهم على نحو عميق جداً ضرورة نقل معنى العمل من المستوى الاقتصاديّ إلى المستوى الأنطولوجيّ، أي من مستوى شائع مبتذل في المجتمعات الرأسماليّة إلى مستوى آخر يصير فيه العمل الغاية النهائيّة لوجود الإنسان في العالم.

وقد أُعيد إحياء فكرة ماركس هذه عن العمل بصور شتّى في الفكر الغربي ما بعد ماركس، فقد أكَّد الفيلسوف الفرنسي هنري برغسون، تمثيلاً لا حصراً، أنَّ «الاختراع أو الخلق هو الصفة المميزة للإنسان بحسبانه صانعاً، فليست الصفة الأولى المميزة للإنسان هي الحكمة أو العلم، بل هي العمل أو الصناعة، وإذاً فلا غرو أن تكون الحياة الاجتماعية قائمة على الصناعة، ما دام الذكاء البشري في صميمه هو القدرة على اختراع أشياء صناعية، واستخدام آلات غير عضوية وصناعة أدوات تنوع قدرتنا اللشريّة» (4).

والحقيقة أنَّ ماركس بنفاذ بصيرته أدرك أنَّ معنى حياة الإنسان لا يمكن أن يُبنى إلا على مفهوم العمل، وأيّ بناء آخر لهذا المعنى عينه غير هذا البناء سيتقوّض من دون أدنى ريب، وسواء أُقبِلنا أم لم نقبل، فإنَّ عمل أيّ واحد منّا هو جوهر حياته، لذلك تأدية الإنسان لعمله من دون سعادة بهذا العمل هي المأساة التي تسبَّبت لنا بها الرأسمالية كما أوضح ماركس. وعليه، ينبغي أن نقيس قيمة حياتنا بتقديرنا لأهمية العمل الذي نقوم به، وإلا لكانت حياتنا بلا معنى، هذا هو الدرس الماركسيّ الكبير.

وقد تنبّه تري إيغلتن نفسه إلى هذه القضية المهمّة؛ بل تقمّص آراء ماركس في هذا الاتجاه، بدلالة قول إيغلتن: «... أمّا بالنسبة إلى الثروة، فإنّنا نحيا في حضارة تنكر إنكار الأتقياء أنّ الثروة غاية في ذاتها، في حين نعاملها بهذه الطريقة تحديداً في الممارسة. إنّ أحد أقوى الاتهامات للرأسماليّة أنّها ترغمنا على استثمار معظم طاقاتنا الخلّاقة في مسائل نفعيّة صرّفة حقيقة. فتغدو وسيلة الحياة هذه غاية. وتتوقّف الحياة على إعداد البنية التحتيّة الماديّة للعيش. وممّا يثير الاستغراب أن تتضخّم المنظومة الماديّة للحياة في القرن الحادي والعشرين مثلما تضخّمت في العصر الحجريّ. فرأس المال الذي يمكن تكريسه لتحرير الرجال والنساء، أقلّه إلى درجة مقبولة من مُقتضيات العمل يُخصّص بدلاً من ذلك لتكديس مزيد من رأس المال» (5).

إذا كان عصر العبوديّة الكلاسيكيّ قد انتهى، فلم يعد هناك أسياد يملكون بشراً مستضعفين، فإنَّ عصر عبوديّة جديداً قد ظهر، إذ لم يعد في مقدور أيّ إنسان أن ينفلت من عبوديته لرأس المال، فقد انفلت رأس المأل من عقاله، وأصبح قوّةً جامحةً لا تتوقّف عن رمي الناس في مهاو لا قرار لها.

وهنا حاول إيغلت ن أن يقارب بين الإرادة العمياء الجامحة للحياة عند الفيلسوف الألمانيّ آرتور شوبنها ور ورأس المال عند ماركس: إنَّ دلالة الإرادة عند شوبنها ور تتحدّد في وجود قوّة أو طاقة هائلة

<sup>4)</sup> زكريا إبراهيم، برجسون، نوابغ الفكر الغربي3--، دار المعارف بمصر، ط2، 1968، ص: 135.

<sup>5)</sup> تِرِي إيغلتن، معنى الحياة، ترجمة: ثائر علي ديب، دار الفرقد، دمشق، 2010، ص:134.

داخل الكائنات الحيّة تدفعها إلى تحقيق ضروب وجودها الخاصّة على نحو يشعر فيه كلّ كائن حيّ- تبعاً لدرجة وعيه- أنّه يسعى إلى تحقيق ذاته؛ لكن كلّ ما يفعله أيّ كائن- في الوّاقع-هو الخضوع لهذه الإرادة العمياء المبثوثة في الكائنات كلّها. وكذا رأس المال -كما فهمه ماركس- فإنّه قوّة هائلة تدفع الناس نحو مسالك لا تسهم إلّا في تسخيف حيواتهم، وتفريغهم من مضمونهم الإنسانيّ.

أكد إيغلت ن في هذا الاتجاه «إذا ما بدا سؤال معنى الحياة ضاغطاً في هذه الحالة، فذلك أولاً لأنَّ عمليّة التراكم هذه برمّتها غير مجدية البتة ومفتقرة إلى الهدف بشأن الإرادة لدى شوبنهاور. فرأس المال، مثل الإرادة، ينطوي على قوّة دافعة خاصّة به، توجد بصورة رئيسة لخدمته، وتستعمل الأفراد لتطوّرها الخاصّ والأعمى. كما أنّه ينطوي أيضاً على شيء من المكر الدّنيء الذي تنطوي عليه الإرادة. إذ يقنع الرجال والنساء الذين يوظّفهم كأدوات متعدّدة أنّهم ثمينون وفريدون، وأنّهم ذوو إرادة حرّة. وإذا كان شوبنهاور يدعو هذا الضرب من الخداع «وعياً»، فإنّ ماركس يدعوه أيديولوجيا» (6).

والحقيقة أنّه يمكن إرجاع فكرة شوبنهاور عن «الإرادة» وفكرة ماركس عن رأس المال إلى فلسفة هيغل، إذ إنّ هيغل بنى نسقه الفلسفيّ على ما سمّاه الروح أو العقل أو الفكرة الشاملة، وهذه المصطلحات كلّها مترادفات تحمل المعنى نفسه، وتدل دلالة فلسفيّة متقدّمة على فكرة الألوهيّة: لقد ركّز هيغل في فلسفته على ما أسماه «مكر العقل في التاريخ»، وعنى بهذا المكر أنّ العقل الكليّ يقف وراء سيرورة التاريخ في مُخْتَلف مظاهرها، فهذا العقل الكليّ يحرّك الأفراد من وراء ظهورهم وهم يعتقدون أنّهم يحقّقون غاياته ما أفرديّة من أجل تحقيق غاياته الكليّة، إنّ أعمال البشر وجهودهم وفعالياتهم وكلّ ما يقومون به سيصبّ في نهاية المطاف في مصلحة العقل الكليّ، لأنّ العالم منسوج بالعقل، على أساس أنّ حركيّة العالم تتقوم بالديالكتيك المثاليّ: قضيّة + نقيض القضيّة = المركّب من القضيّة ونقيضها. وكما هو معروف، جاء ماركس ليقلب هذا الديالكتيك ليجعله واقفاً على قدميه بعد أن كان واقفاً على رأسه، ليتحوّل الى ديالكتيك ماديّ.

لذلك، كان أحرى ب بري إيغلتن أن يقارن تسخير رأس المال للبشر بمكر العقل الهيغلي، إذ إنَّ تأثير فلسفة هيغل في فكر ماركس حاسمٌ وأكيدٌ أكثر بكثير من تأثير فلسفة شوبنهاور في فكر ماركس.

ومهما يكن من شيء، فإنَّ إيغلتن لم يركّز على فكرة عظيمة الأهميّة كان قد طرحها ماركس في سياق شرحه لكيفيّة تدمير إنسانيّة الإنسان في المجتمع الرأسماليّ، وأعني بها فكرة «تأليه النقود». قال ماركس بعبارات حزينة مؤثرة في الوجدان: «إنَّ النقود هي القيمة العامّة الذاتيّة لكلّ الأشياء. وهكذا تسلبُ النقود العالم كلّه وعالم الناس والطبيعة قيمها الحقيقيّة. إنَّ النقود هي الماهيّة لعمل الإنسان والمغايرة للإنسان ولوجوده، وهذه الماهية الغريبة تسيطر عليه، وهو يعبدها» (7).

<sup>6)</sup> المصدر نفسه، المعطيات السابقة نفسها.

<sup>7)</sup> كارل ماركس، («في المسألة اليهودية»)، طبعة ديتس سنة 1970 جـ1، ص: 375، نقلاً عن: عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ج2، مرجع سبق ذكره، مادة: ماركس (= ص: 421).

ولا شكّ في أنَّ عبقريّة ماركس تتجلّى في كونه استطاع أن يحدِّد للإنسان ماهيته الجديدة: إنَّ ماهية الإنسان هي النقود، وقد رفع الإنسان هذه الماهية إلى حدّ القداسة، فصار متألِّها بالنقود.

لكن يجب ألّا نخلط بين معنى النقود ومعنى رأس المال لدى ماركس- وهذا ما لم يركّز عليه إيغلتن- فالنقود أو المصانع أو المعامل أو بكلمة أدوات الإنتاج شيء ورأس المال شيء آخر مختلف تماماً، لأنّ رأس المال سيرورة اجتماعيّة إنتاجيّة تُغرق البشر في تحوّلات مظاهرها التاريخيّة.

من هنا تأتي أهميّة الماديّة التاريخيّة بالنسبة إلى كلِّ من ماركس وإنغلز، إذ تهدف الماديّة التاريخيّة عمقيّاً إلى إرجاع الناس من الحالة التركيبيّة المعقّدة التي فرضتها عليهم الدولة بدساتيرها وقوانينها وأنظمتها الاقتصاديّة إلى حالتهم الطبيعيّة الأولى، وهذا الإرجاع نفسه ليس تقهقراً؛ بل تقدّماً ديالكتيكيّاً تقتضيه حركة التاريخ للتخلّص من رأس المال وسيطرته على حياة البشر، لذلك تنبع من الماديّة التاريخيّة نفسها فكرة العمل الثوريّ، فالعمل ليس جهداً إنتاجيّاً فحسب؛ بل هو في جوهره العميق نشاط ثوريّ يلتهب من أجل الانتصار في صراع طبقيّ بين العمّال والبرجوازيين لصالح طبقة العمّال.

إنَّ ما سبق يقودنا مباشرةً إلى موقف إيغاتن من العمل الثوريّ الماركسيّ، كما تجلّى موضوعيّاً في التاريخ، إذ يؤكّد إيغاتن أنّه «قد تكون الماركسيّة ممتازة جدّاً في النظريّة، لكن، لمّا وُضعت في التطبيق، كانت النتيجة إرهاباً واستبداداً وإبادة جماعيّة على مستوى يمكن تخيّله. ربّما بدت الماركسيّة بمنزلة فكرة جيّدة للأكاديميين الغربيين الأغنياء الذين يأخذون الحريّة والديمقراطيّة على أنّهما مضمونتان. لكن، بالنظر إلى ملايين الرجال والنساء العاديين، عنت المجاعة والمشقّة والتعذيب، والأشغال الشاقّة، والاقتصاد المنهار، والدولة القامعة بوحشيّة. وجميع أولئك الذين ثابروا على دعم النظريّة، على الرّغم من كلّ هذا، إمّا أنَّهم غليظو الذهن، وإمَّا أغرار أو فاسدون أخلاقيّاً. تعني الاشتراكيّة عدم وجود الحريّة، وهي تعني أيضاً انعدام الخيرات، بما أنَّ هذا مرهون بنتيجة إلغاء الأسواق» (8).

يتضح على أساس كلام إيغلتن السابق أنّه اتّخذ موقفاً سلبيّاً إزاء تطبيق النظريّة الماركسيّة، أي يظهر واضحاً أنّ إيغلتن لم يكن راضياً عن النشاط الثوريّ الذي أدّى إلى تأسيس الدولة البلشفيّة في روسيا بعد الأحداث التى تلت ثورة آذار 1917 وأدّت إلى سقوط الحكم القيصريّ ثمّ سيطرة فريق البلشفيك.

لقد استطاع فلاديمير لينين ورفاقه من فريق البلشفيك، وهو التنظيم المركزيّ لحزب العمَّال الاشتراكيّ الديمقراطيّ الروسيّ تغيير وجه روسيا، ومن ثُمَّ تأسيس الاتّحاد السوفييتي. ولا شكّ في أنَّ التجربة الاشتراكيّة التي انبثقت في روسيا، وامتدّت إلى أنحاء العالم كافّة عن طريق الأحزاب الشيوعيّة المنتشرة في أصقاع الأرض دليل على نجاح كبير على المستوى التطبيقيّ للنظريّة الماركسيّة، وهذا واقع تاريخيّ حصل فعلاً ولا يمكن نكرانه؛ لكن إذا نظرنا إلى نقد إيغلتن لتطبيق النظريّة الماركسيّة في العالم بعامّة فلا نجده معنيّاً إلّا بإظهار الجوانب السلبيّة في التجارب الاشتراكيّة، فرأى إيغلتن أنَّ

<sup>8)</sup> إيغلتن، لماذا كان ماركس على حق، ص:21.

النجاح كان حليف النظريّة، بيد أنَّ الفشل جاء من تطبيقها، ولسنا هنا في معرض الموازنة بين عناصر النجاح والفشل فيما يتعلّق بتطبيق النظريّة الماركسيّة، لكن يكفي أن نقول: إنَّ المعسكر الاشتراكيّ- مهما كانت مثالبه - عُني بدرجات متفاوتة تبعاً لاختلاف خصوصية الدول التي انتشر فيها بفكرة المجتمع، بصفته كُلّاً متكاملاً، وتكون الدول في هذه الحالة هي المسؤولة عن أدق التفاصيل في الحياة الاجتماعيّة، ولا تترك الأمور على عواهنها ليسيطر على الناس عدد قليل من الرأسماليين والمتحالفين معهم من أصحاب النفوذ والسلطة، فقد بلغ مفهوم المسؤوليّة الاجتماعيّة للدولة ذروته عن طريق تطبيق النظريّة الماركسيّة، من حيث إنَّ الدولة الحقيقيّة هي التي تُعنى بأفراد الشعب كافّة، وليس بفئة معيّنة منهم؛ غير أنَّ هـذا الكلام لا يعني أبداً أنَّ التجارب الاشتراكيّة -وفقاً لخصوصياتها - كما مارسها القائمون عليها كانت صادقة وملتزمة بمبادئها على نحو تامّ؛ غير أنَّ أهميّة هذه التجارب - بمعزل عن مثالبها علي هاجس الأنظمة الاشتراكيّة، ولو تـمّ الإخلاص لهذا الهاجس لكانت عمليّة تقويض التفاوت الطبقيّ هي هاجس الأنظمة الاشتراكيّة، ولو تـمّ الإخلاص لهذا الهاجس لكانت عمليّة تقويض التفاوت الطبقيّ تحصيل حاصل.

إنَّما، ليس بدعاً القول: إنَّ مسار التاريخ لم يجرِ على نحو ماركسيِّ تامّ، أي على نحو ما فكّر فيه ماركس وقدَّره، لذلك قد يكون فشل تطبيق النظريَّة الماركسيَّة مسوِّغاً لهذا السبب.

والحقيقة، إنَّ ماركس كان ينتظر ثورة اجتماعيّة في بلدان أوروبا الغربيّة، الأكثر تطوّراً... أي إنجلترا... كان ماركس يتوقّع أن تكون البلدان ناقصة النطور في طليعة الثورة، بصورة مؤقتة؛ إنَّما ما لم تمض فيه الشورة البرجوازيّة إلى نهايته يمكن أن يستثير الانتقال إلى الثورة الاشتراكيّة. ومنذ البيان الشيوعيّ كان يمكن قراءة هذا المقطع بالغ الدلالة: ((وإنَّما نحو ألمانيا يتّجه على الأخصّ اهتمام الشيوعيين، وذلك لأنَّ ألمانيا هي في عشيّة ثورة برجوازيّة، ولأنَّ ألمانيا ستنجز هذه الثورة في شروط من الحضارة الأوروبيّة أكثر تقدّماً ومع بروليتاريا أكثر تطوّراً ... ولأنَّ الثورة البرجوازيّة الألمانيّة لا يمكن أن تكون، وتالياً، إلّا الممهّدة المباشرة لثورة بروليتاريّة)) (9).

يمكن هنا طرح سؤال مهم في هذا السياق -انطلاقاً من أفكار ماركس نفسها - وهو: هل قيام بروليتاريا متخلفة بالثورة الاشتراكية في أماكن مختلفة من العالم، منها روسيا، كان السبب الجوهريّ في فشل تطبيق النظريّة الماركسيّة؟

يحيلنا هذا السؤال مباشرة إلى موقف فلاديمير لينين، إذ ارتأى أنَّ فهم الرأسماليّة في أفق أنَّها ناجمة عن تراكم الصناعات الضخمة غلط كبير، لذلك ليس شرطاً أن تكون البروليتاريا المتقدّمة موجودة فقط في البلدان ذات الصناعات الكبيرة، وإنَّما يمكن العثور على هذه البروليتاريا المتقدّمة

<sup>9)</sup> أرنست فيشر، هكذا تكلم ماركس حقاً، ترجمة: محمد عيتاني، دار العودة، بيروت، 1973، ص:137.

في بلدان يكون نمط الإنتاج فيها زراعيّاً - إقطاعيّاً، وهنا استنتج لينين أنَّ الإقطاعيين (الكولاك) يمثلون الرأسماليين، والفلّاحين يمثلون البروليتاريا، ويمكن أن ينشب الصراع بين هاتين الطبقتين على أساس توجيه الفلاحين نشاطهم الشوريّ ضدّ الإقطاعيين؛ لكن هل يكون لينين، بفهمه لهذه المسألة على هذا النحو، قد خالف رأي ماركس عن ضرورة أن تقوم بالثورة بروليتاريا متقدّمة حقّقت وجودها واندفاعتها بعد ثورة قامت بها البرجوازيّة؟ يمكن أن يكون الجواب الشائع عن هذا السؤال هو: نعم، لكن هذا إذا أخذنا تنظيرات ماركس قبل عام 1880؛

بيد أنّه «منذ عام 1880 والأعوام التي تلته، كان ماركس يولي أكبر انتباهه نحو روسيا، ذلك لأنّ الثورة البرجوازية كانت هناك مهيّأة للتحقيق «ببروليتاريا أكثر تطوّراً بكثير» منها في إنجلترا في القرن السابع عشر، وفرنسا القرن الثامن عشر – لكن من نواح عدّة أكثر من تطوّر البروليتاريا الألمانيّة في أربعينيّات القرن الماضي (أي القرن التاسع عشر)، إنَّ مُقدّمة طبعة 1882 لـ»البيان الشيوعيّ» قد وصفت روسيا بأنّه الطيعة العمل الشوريّ في أوروبا» بل لقد تحدّث ماركس في المقدّمة المذكورة عن قدرة الجماعيّة الريفيّة الروسيّة في الانتقال مباشرة إلى الملكيّة الجماعيّة للشيوعيّة. إنَّ هذا البلد ناقص التطوّر يمكن أن يغدو مثل ألمانيا قبل ذلك بأربعين عاماً، بداية لثورة اشتراكيّة يكون مسرحها الخاصّ، من حيث درجة تطوّرها، أوروبا الغربيّة» (10).

يظهر هنا واضحاً أنَّ لينين أدرك بعمق بالغ ما استجدَّ في مقدّمة طبعة 1882 من البيان الشيوعيّ، فجاءت عمليّة تطبيق النظريّة الماركسيّة لديه صحيحة ومطمئنة؛ لكن يمكن أن تظهر إشكاليَّة معقّدة هنا، وهي أنَّ ماركس قبل عام 1880 كان يراهن على بروليتاريا متقدّمة تنبثق من شروط حضاريّة أوروبيّة على وجه التحديد؛ لكن بعد عام 1880 غير ماركس نفسُهُ رأيهُ هذا، واتّجه إلى المراهنة على البروليتاريا الفلاحيّة الروسيّة، فكأنَّ ماركس أدرك امتناع قيام ثورة بروليتاريّة في أوروبا الغربيّة، فانعطف إلى روسيا. وهنا يمكن أن نسأل هل غير ماركس فهمه للثورة تبعاً لتحولات التاريخ ويكون بذلك قد تجاوز الحتميّة التاريخيّة؟

إنَّ هـذا الانعطاف الخطير في فكر ماركس يعني أنّه وصل إلى حالة يأس من قيام ثورة في أوروبا الغربيّة كافّة. إنَّ الغربيّة ضـد الرأسماليّة، لذلك لا بدّ من نقل هذه الثورة مـن روسيا إلى أنحاء أوروبا الغربيّة كافّة. إنَّ هـذا الحدس المتماهي مع تحوّلات التاريخ بعبقريّة نادرة تحقّق فعلاً؛ غير أنَّ ماركس نظريّاً ومعه لينين حلى الرّغم من وعيه لهذا الأمر كما سيتبيّن لاحقاً - ثمّ ستالين تطبيقيّاً، نقلوا طبيعة الصّراع من صراع بين البروليتاريا والرأسماليّة إلى صراع عسكريّ بين دول، وهنا تختلف ماهيّة الصراع، فنجاح ثورة عام 1917، ثمّ بعد ذلك تولّي فريق البلشفيك زمام السلطة، وتكوين الاتحاد السوفييتي، عوامل أفضت إلى تغيير جوهر الفكر الماركسيّ، فإذا كان الصراع الطبقيّ داخل الدولة الواحدة مشرَّعاً على مستوى التنظير الماركسيّ، وفيه وجهة نظر، إلّا أنَّ الصراع العسكريّ الدوليّ سيسـوق البروليتاريا العالميّة إلى

<sup>10)</sup> المصدر نفسه، ص: 138 - 139.

أن تنقسم على نفسها في هذا الصراع، إذ ليس ضروريّاً أن تقف البروليتاريا في أوروبا الغربيّة إلى جانب البروليتاريا في روسيا بسبب صعوبة الاتصال والتنسيق والاقتناع، وهذا ما حدث فعلًا بوجه عام وإن وجدت حالات استثنائية؛ لأنَّ نمط الصراع بين المعسكر الشرقي والمعسكر الغربيّ اتخذ نمطاً عسكريّاً طغى على نمط الصراع الأيديولوجيّ، لذلك أُهملت عمليّة الصراع الطبقيّ، وتحوّل الصراع تدريجيّاً إلى حرب باردة بين المعسكرين، هذا على المستوى الدوليّ؛ أمّا داخل الدولة نفسها في أنحاء متعدّدة من العالم الاشتراكيّ، فقد أعادت الطبقة الرأسماليّة إنتاج نفسها وظهرت متوالية لا نهاية لها من المنشقين والمعارضين السياسيين والمتحالفين مع المعسكر الغربيّ، ويمكن إرجاع ذلك بالدرجة الأولى إلى الفشل الاقتصادي الكبير الذي عانى منه المعسكر الاشتراكيّ، تحديداً الاتحاد السوفييتي.

وقد استطاع إيغلتن أن يصف على نحو عميق صعوبة قيام الاشتراكيّة من دون توافر مقوّمات اقتصاديّة حقيقيّـة، لأنَّ عدم توافر هذه المقوّمات أنفسها هو الـذي أفضى إلى البؤس والمعاناة والحرمان في حياة الناس داخل الاتحاد السوفييتيّ.

لكنّ إيغلتن يؤكّد «هذا لا يعني أنّه لا يمكن البدء ببناء الاشتراكية في ظروف الحرمان، بل هذا يعني أنّه من دون المواد الأوليّة الماديّة سوف تتجه الاشتراكيّة نحو الانحراف لتصبح صورة ممسوخة لاشتراكيّة غرفت بالستالينيّة. سرعان ما كانت مهدّدة بالشورة المضادّة، وبتفشي المجاعة في المدن، وبالحرب الأهليّة الدامية. كانت ملقاة في محيط من الفلاحين شديدي العداوة، الرافضين التخلّي عن فائضهم الني كسبوه بشقّ النّفس لصالح المدن المتضرّرة جوعاً. فمع القاعدة الرأسماليّة الضيقة، والمستويات الكارثيّة للإنتاج الماديّ، والآثار الطفيفة للمؤسّسات المدنيّة وطبقة عماليّة تمّ إفناء معظمها وإنهاكها، ومع الانتفاضات الفلاحيّة والبيروقراطيّة المتصرة. وفي النهاية، كانت الثورة في أزمة عميقة بحيث إنّها لم تكن قادرة على منافسة بيروقراطيّة القيصر. وفي النهاية، كان على البلشفيين القانطين والمنهكين بالحرب أن يسيروا نحو العصرنة على أفواه البنادق. لقد أُبيد العديد من العمال المناضلين سياسيّاً في الحرب الأهليّة المدعومة من الغرب، تاركين الحزب البلشفي مع قاعدة اجتماعيّة تتضاءل... وقع اقتصاد روسيا في الدمار، وتقتّت نسيجها الاجتماعيّ، وبسخرية مفجعة كان هذا ما طبع بطابعه القرن العشرين بأكمله؛ هكذا برهنت الاشتراكيّة على أنّها الأقلّ إمكاناً، حيث كانت الأكثر ضرورة» (11).

لكن، إذا تجاوزنا الحرب الأهلية الروسية بين «الجيش الأحمر» و»الجيش الأبيض»، وعدنا إلى فكرة إهمال الصراع الطبقيّ لصالح الصراع العسكريّ الدوليّ، وهذا خطأ ارتكبه الماركسيون السوفييت، نجد أنه منذ وقت مبكر «وفي مواجهة بعض الاشتراكيين الذين كانوا يرون أنَّ الحرب هي نتيجة أخطاء شخصيّة أو انتهاك لحقوق الغير، ويمكن تالياً إلغاء الحروب بمجرد النضال في سبيل السلام دون تحطيم الرأسماليّة، جاء لينين في كتابه: (الإمبرياليّة أعلى مراحل الرأسماليّة) فقرَّر أنَّ من الواجب أن نبحث عن أسباب الحروب وعدم إمكان تجنبها من أجل توزيع الأرض توزيعاً جديداً—يقول إنّه ينبغي البحث عن

<sup>11)</sup> إيغلتن، لماذا كان ماركس على حقّ؛، ص: 27-26.

ذلك في تحليل للرأسماليّة الاحتكاريّة. وفي هذا الرأي يختلف لينين عن موقف إنجلز في أُخريات حياته من مسألة الحرب. لقد استنبط لينين، من تحليله للإمبريالية أنَّ على الاشتراكيين الثوريين أن يدركوا أنَّ الحرب العالميّة ينبغي أن يُجاب عنها بالإعداد المنظم للاستيلاء على السلطة، وذلك بتحويل الحرب الإمبرياليّة إلى حروب أهليّة» (12).

والحقيقة أنَّ وعي لينين التاريخي والسياسي العميق دفعه إلى الدعوة إلى استبدال الحروب الأهليَّة بالحرب الإمبرياليَّة ما يعني إعادة إحياء الصراع الطبقيّ في العالم داخل كلّ دولة على حدة، إذ إنَّ النشاط الشوريّ —وهو جوهر الماديّة التاريخيّة – لا يمكن التنازل عنه مطلقاً بالنسبة إلى لينين، لذلك لا يمكن فهم تجربة الاتحاد السوفييتي، إلّا بصفتها تجربة سياسيّة ترمي إلى «تغيير العالم»، وهذا لذلك لا يمكن فهم تجربة الاتحاد السوفييتي، إلّا بصفتها تجربة سياسيّة ترمي إلى «تغيير العالم»، وهذا ما قاد إلى نسيج متشابك من الأخطاء على جميع المستويات، ومردّ ذلك إلى أنَّ الماركسيين السوفييت وفي مقدّمتهم لينين انطلقوا من موقف فلسفيّ— أيديولوجيّ لم يتراجعوا عنه قط أملته عليهم الماديّة التاريخيّة، فوقعوا في شرك الإيمان بحتميّة تاريخيّة صارت بالنسبة إليهم تحصيلَ حاصل، وهذا ما انتبه إليه إيغلتن نفسه بدلالة قوله: «الماركسيّة هي شكل من أشكال الحتميّة. هي ترى الرجالُ والنساء مجرّد اليات يعلن نفسه بدلالة قوله: «الماركسيّة هي شكل من أشكال الحتميّة. هي ترى الرجالُ والنساء مجرّد التي تستطيع أن تستوفي شروطها بقوّة لا تثنى عن مُرادها، ولا يستطيع أيّ عمل بشريّ أن يقاومها. كان للإقطاعيّة قدر أن تولد الرأسماليّة منها، وسوف تخلي الرأسماليّة لا محالـة الطريق للاشتراكيّة. وإذا نظرنا إلى نظريّة ماركس في التاريخ، نرى أنّها بالضبط نسخة علمانيّة للعناية الإلهيّة أو للقدر» (13).

### لكنَّ سؤالاً مهمّاً ينبثق هنا، هو: ما معنى التاريخ لدى ماركس؟

يمكن أن يقدّم الجواب عن هـذا السؤال ماهيّة الفكر الماركسيّ واضحـة وجليّة، فمعنى التاريخ لدى ماركس هـو معنى جديـد تماماً، فالتاريـخ لا يتحرك بموجـب إرادة المطلق، ولا بسبـب الحروب الكبرى بيـن البشر، ولا من جـرّاء استبدال أنظمة سياسيّة بغيرها، لذلك كان علـم التاريخ الكلاسيكيّ -في رأي الماركسيين - علماً فاشلاً وعاجزاً عن تقديم الحقائق الموضوعيّة، ذلك أنَّ «النزعة المادية التاريخيّة هي النظريّة العامة لطرائق الإنتاج، والاقتصاد السياسيّ هو العلم الخاص بالقوانين الموضوعيّة التي تسيطر علـى علاقـات الإنتاج بين الناس. وموضـوع علم التاريخ هو العلاقات المتبادلة بيـن الطبقات التي تتمثّل فيها هذه العلاقات للإنتاج، ولا سيما علاقاتها السياسيّة. وليس هناك من علم تاريخيّ إذا ما لم نتساءل في كلّ لحظة عن طابع علاقات الإنتاج، وطابع الملكيّة، والطبقات الاجتماعيّة والربح الطبقيّ» (14).

<sup>12)</sup> بدوي، موسوعة الفلسفة، ج2، مرجع سابق، مادة: لينين (= ص: 403)

<sup>13)</sup> إيغلتن، لماذا كان ماركس على حق؟، ص:35.

<sup>14)</sup> جورج بوليتزر وجي بيس، موريس كافين، أصول الفلسفة الماركسية، ج2، تعريب: شعبان بركات، منشورات المكتبة العصرية، صيدا- بيروت، (دت)، ص: 34.

من هنا يصير واضحاً أنَّ علم التاريخ يجب أن يُفهم في ضوء علم الاقتصاد السياسيّ، لذلك ينبغي أن تُدرس حركيّة التاريخ على أساس القوانين الاقتصاديّة، لذلك سيطرت على التاريخ القراءة الحتمية للتاريخ التي أهملت العوامل المؤثرة في السيرورة التاريخيّة للعالم ما عدا العامل الاقتصاديّ، مثلما تبيّن سابقاً في ما يتعلّق بموقف ماركس من البروليتاريا المتقدمة قبل عام 1880 وبعد عام 1880؛

لكن هل يُعَدُّ فهم سيرورة التاريخ الإنسانيّ في جملتها الجامعة، استناداً إلى علم الاقتصاد السياسيّ أمراً مقبولاً في رأي إيغلتن؟

هنا يصبُّ إيغلتن جام غضبه على الماركسيّة بقوله: «تحوِّل الماركسيّة كلّ شيء إلى اقتصاد. إنها نوع من الحتميّة الاقتصاديّة: الفن، الدّين، السياسة، القانون، الحرب، المناقب والتغيير الاجتماعيّ: كلّ هذا يُنظر إليه بعبارات فظّة على أنّه ليس أكثر من انعكاسات للاقتصاد أو للصراع الطبقيّ. فالتعقيد الحقيقيّ للشؤون البشريّة يتم تجاوزه لصالح رؤية أحاديّة اللون للتاريخ. كان ماركس في هوسه بالاقتصاد مجرّد صورة معكوسة للنظام الرأسماليّ الذي عارضه. وفكره على خلاف مع وجهة النظر التعدّديّة للمجتمعات الحديثة، ويعي بأنَّ المدى المتنوِّع للتجربة التاريخيّة لا يمكن أن يُحشر في إطار جامد واحد» (15).

ومهما يكن من أمر نقد تري إيغلتن للحتميّة الاقتصاديّة عند الماركسيين، إلا أنَّ الماركسيين أنفسهم يراهنون على هذه الحتميَّة، بصفتها أساساً جوهريّاً لتغيير العالم، وبالفعل استطاع الاتحاد السوفييتي أن يؤثر تأثيراً عميقاً في مسار تاريخ العالم في القرن العشرين، ولو لم يستند السياسيون السوفييت إلى العامل الاقتصاديّ لما استطاعوا تحريك البروليتاريا، ولا دعم وتشجيع تأسيس الأحزاب الشيوعيّة في أنحاء العالم كافة، ولم يكن منذ البداية كبار منظّري الماركسيّة في الاتحاد السوفييتي غافلين عن أهميّة التركيز على العوامل الاقتصاديّة في تغيير العالم، أقلّه على مستوى الوجدان الجمعيّ للفئات المسحوقة من البشر، إذ إنّه «بعد ماركس، الماركسيّة تستولي على مئات الملايين من البشر بالارتباط مع مهمة التاريخ، تقود انتقال البشريّة. (روسيا، الصين إلخ) من الرأسماليّة إلى الاشتراكيّة، أي أكبر عمليّة انتقال - تحوّل ونول ونشوء، موضوعيّة في تاريخ الإنسان» (16).

إنَّ تحوِّل العالم إلى الاشتراكيّة في زمن الاتحاد السوفييتيّ كان عمليّة تاريخيّة كبرى لا يمكن نكرانها، ولا شك في أنَّ تري إيغلتن أهمل هذه الحقيقة إلى حدِّ بعيد، فقد استطاعت الماركسيّة في تجلياتها السياسية الاشتراكيّة الممهدة للشيوعيّة المنشودة أن تغيّر مجرى التاريخ في كثير من الدول، وما زالت تأثيراتها موجودة إلى يوم الناس هذا. ولئن فشلت الماركسيّة في الاتحاد السوفييتي إلا أنَّ القيم المثلى فيها ستبقى حيّة، وهذه القيم –على الرغم من كلّ الأخطاء – تتمظهر في نزعة إنسانيّة اهتمَّت بالإنسان في جميع أنحاء العالم، لنقله من حالة التبعيّة إلى حالة التحرّر الاقتصاديّ من الرأسماليّة، ويكفي أنَّ

<sup>15)</sup> إيغلتن، لماذا كان ماركس على حقَّ؟، ص:91.

<sup>16)</sup> انظر: لينين، الدفاتر الفلسفية، ج1، ترجمة: إلياس مرقص، دار الحقيقة، بيروت، (دبت)، ص: 109 من مقدمة المترجم.

الاتحاد السوفييتي واجه -ولو بدرجات متفاوتة- الولايات المتحدة الأمريكيّة، وساند حركات التحرُّر في كثير من دول العالم؛

إلا أنَّ هناك رأياً مهماً للفيلسوف الألماني مارتن هيدغر (توفي 1976) يمكن استحضاره بصدد الصراع بين الاتحاد السوفييتي والولايات المتحدة الأمريكيّة، فقد ارتأى أنَّ كليهما وجهان لعملة واحدة هي الجنون الرهيب للتكنولوجيا العسكريّة التي بلغت أوجها في تصنيع القنابل الذريّة والنوويّة. هذا، وبالنظر إلى هيدغر سواء أتعاطف واحدنا مع المعسكر السوفييتي أم المعسكر الغربيّ، فإنَّه يسهم على نحو أو آخر في دَسٌ نفسه -عن وعي أو غير وعي- في رسم النهاية الميتافيزيقيّة الأخيرة للوجود، وهي نهاية مفجعة ذات نتائج كارثيّة.

لقد ربط هيدغر بين سيطرة التكنولوجيا بعامة والتكنولوجيا العسكرية بخاصة ربطاً في غاية العمق مع الميتافيزيقا على عقول البشر على امتداد تاريخ الثقافة الأوروبية، بدءاً من مثل أفلاطون وصولاً إلى إرادة القوّة عند نيتشه، لذلك جاء الوجود من حيث استقباله لدى الناس مشوّها بأفكار فلسفيّة لا تدلّ على حقيقته البتة، فخضعت العقول لأنساق معرفيّة زائفة، فرضت ماهيات كاذبة على حقيقة الوجود، وآخر ماهيّة تسيطر الآن على البشريّة هي التكنولوجيا، واخسار عقولهم إذ صار الوجود مُستوعباً من قبل البشر، وفقاً للطرائق التي تقدّمه بها التكنولوجيا، فصارت عقولهم مصوغة على نحو تحدّده التكنولوجيا.

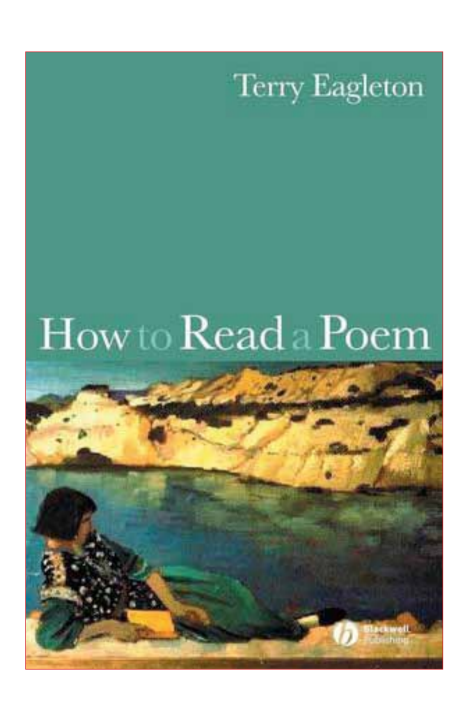
ومهما يكن من أمر نقد هيدغر للماركسيّة السياسية -العسكريّة في الاتحاد السوفييتيّ، إلا أنّه لا يمكن استنفاد ما استطاعت الماركسيّة تحقيقه في العالم، نظريّة وتطبيقاً، وستبقى هناك عناصر قيّمة في التجربة الاشتراكيّة لا يمكن أن نجد مثلها الآن في «العصر الإمبريالي الأمريكيّ» الذي تحوّل فيه الإنسان إلى سلعة لها ثمنها، أو إلى شيء يمكن تحطيمه أو تدميره من دون أن يكون له أيّ معنى، وصارت فيه الخزعبلات السياسيّة التي يطلقها القادة الأمريكان مسوّغات وأسباباً لغزو الدول وتدميرها ومحاصرة شعوبها ونهب خيراتها وتولية العملاء عليها، وإثارة الفتن والنعرات والخراب، وإفقار الناس بحجج واهية.

وها هوذا إيغلتن يُفصح عن حنينه الملتبس إلى ماركس بقوله: «لم يجعل ماركس من الإنتاج الماديّ معبوداً. على العكس، فقد اعتقد بأنّه ينبغي إلغاؤه قدر الإمكان. فمثاله الأعلى هووقت الراحة وليس العمل. وإذا ما أعطى، هكذا، اهتماماً شديداً لكلّ ما هو اقتصاديّ، فإنَّ هذا كان بهدف الانتقاص من سلطة الإنتاج على البشريّة. كانت ماديته متوافقة مع قناعات أخلاقيّة وروحيّة عميقة. وكان يغدق الثناء على الطبقة الوسطى، ويرى الاشتراكيّة بمنزلة الوريث لتركاتها المتعلّقة بالحريّة والحقوق المدنيّة والازدهار الماديّ. آراؤه حول الطبيعة والبيئة كانت في الجزء الأكبر منها متقدّمة كثيراً على زمانها. لم يكن هناك بطل أشدّ عزماً وصدقاً لحركة تحرّر المرأة، أو للسلام العالميّ، أو للقتال ضدّ الفاشيّة أو للصراع من أجل التحرّر من الاستعمار، من الحركة السياسية التي ولدت من أعماله. فمَن يكذّب مفكّراً كهذا؟» (17).

<sup>17)</sup> إيغلتن، لماذا كان ماركس على حقّ؟، ص: 188-187.

هـذا، ومن أجل أن نقول كلاماً واقعيّاً، يجب أن نمتلك شجاعة الحقيقة، فالماركسيّة الآن صارت أثراً بعد عين، ولـم يعد لها سوى وجود شكليّ لدى بعض الدول التي لا تـزال ترتدي قبَّعة ماركس، ولدى بعض الأحـزاب الشيوعيّة المنتشرة هنا وهناك وفقـدت القدرة على المبادرة السياسيّة لأسباب يصعب ذكرها في هذا المقام، أو لدى بعض الأفراد المتعاطفين مغلولي الأيدي.

وفي الحقيقة، جاء القرن الحادي والعشرون كأنّه إعصار هائل دمّر الفلسفات والأيديولوجيات والنظريّات والقيم والمبادئ والأخلاق البيئيّة، ولا يمكن تفسير ذلك إلّا على أساس طغيان الإمبرياليّة العالميّة التي حوّلت العالم كلّه إلى محرقة لخدمة رغباتها، لذلك لم يعد للفكر قدرة على تغيير الواقع، أو بالأحرى فقد التفكير النظريّ جدواه، وصارت الحياة الإنسانيّة نوعاً من النسخ لنماذج متهالكة من أنماط الوجود، لذلك قد تكون الماركسيّة حلماً ضائعاً، لأسباب ذاتية وأخرى موضوعية، إلا أنها حلم تراجيدي يترك دوراً لفهم عظمة البطل قبل سقوطه، إنَّ البطل الماركسيّ هو الآن سيزيف، إنه سيزيف لا يحمل أيّ صخرة، لأنَّ صخرته القديمة تفتّت بين يديه.





# تعلم كيف تقرأ القصيدة

تأليف: تري إيغلتن ترحمة: كارولين توماس

اتّبع النصائح الآتية كي تتعلّم كيف تقرأ القصيدة وتفهمها.

### اقرأ مستعيناً بقلم الرصاص

اقرأ القصيدة وفي يدك قلم رصاص.

أطلق العنان ليدك وارسم الخطوط تحت الكلمات، ودوّن ملاحظاتك وردود أفعالك وانطباعاتك على الهوامش. انغمس في تفكيك تعابيرها ومعانيها. ارسم دائرة حول كل كلمة مهمة أو لافتة أو متكررة، وصِل بين الأفكار المترابطة. ضع إشارة مميزة على الكلمات والأسطر والمقاطع الغامضة والمحيّرة.

اقرأ القصيدة كاملة مرات عدة، بقلبك تارة، وبصوت مسموع تارة أخرى، وأصغِ بانتباه إلى أصوات الكلمات وإيقاعاتها.

### تفحص الموضوع الرئيس للقصيدة

تأمّل عنوان القصيدة. ما الذي يخبرك به عن موضوعها وجرّسها ونمطها؟ ما الذي يعدك به؟ (بعد أن تكون قد قرأت القصيدة، قد ترغب في العودة إلى عنوانها لتكتشف العلاقة بينهما).

ما انطباعك الأولي عن موضوع القصيدة؟ حاول الإجابة عن السؤال التالي: «عم تتحدث القصيدة؟» – ثم عد إلى هذا السؤال مجدداً كلما تعمقت أكثر في تحليلها. وليكن جوابك محدداً ودقيقاً قدر المستطاع،

<sup>•</sup> مترجمة سورية حاصلة على دبلوم أكاديمي في الترجمة جامعة دمشق.

واعمل على أن يكون أعمق من مجرد ذكر انطباع مبهم وملتبس عن القصيدة. ثم حدد ما موقف الشاعر من موضوع قصيدته؟

ما الموقف الأساسي الذي تقوم عليه القصيدة؟ وما الذي يحدث داخلها؟ ومن المتكلم؟ وإلى من هي موجّهة؟ وفي ظل أي ظروف؟ وأين؟ ولماذا؟ وهل تحكي القصيدة قصة؟ وهل تصف شيئاً مادياً أو معنوياً؟ وما العناصر المحددة في نص القصيدة، التي ترتكز عليها في دعم إجاباتك؟

وبما أن القصيدة هي بناء أدبي عالي التركيز، فمن المفيد أن تحاول إعادة صياغتها سطراً سطراً، وبصوت مسموع. وفي حال كانت القصيدة مؤلفة من جُمل كاملة، فهل في مقدورك تحديد الفعل والفاعل والمفعول به، وإلام تشير المحددات كالضمائر وأسماء الإشارة وما إلى ذلك داخل الجُمل؟ وحاول أن تفكك أي عقد نحوية داخل تلك الجمل.

هـل القصيدة مبنية على المقارنة أو على التشبيه؟ وإذا كان الأمر كذلك، فهل تجد المقارنة مناسبة أو التشبيه ملائماً؟ بماذا يختلف الأمران اللذان هما موضوع المقارنة؟ وما وجه الشبه بين التشبيهين؟

ما موقف الشاعر من موضوع قصيدته؟ أيتناول موضوعه بجدية؟ أم بتبجيل؟ أم بسخرية؟ أم بتهكّم؟ أم بتناقض؟ أم بعدائية؟ أم بروح الفكاهة؟ أم بطرافة؟ أم بحيادية؟

أتخاطب القصيدة ثقافة القارئ، أم مشاعره، أم عقله؟

#### انتبه إلى سياق القصيدة

هل تتضمن القصيدة إشارات وتلميحات إلى أشخاص أو أحداث أدبية أو تاريخية؟ وهل تراها مناسبة للقصيدة؟ وهل تشكّل قيمة مضافة إليها؟

ما الذي تعرفه عن الشاعر؟ وعن العصر الذي كتب قصيدته فيه؟ وعن أعماله الأخرى؟ ادرس السمات الشكلية للقصيدة

تأمّل نغم القصيدة وإيقاعها. هل تتبع قافية محددة؟ وفي حال كان الأمر كذلك، فهل تلتزم بتلك القافية التزم القافية التزاماً صارماً؟ هل يتبع الشاعر إيقاعاً محدداً؟ إلام يهدف الإيقاع والقافية المحددان وعلام يركّزان؟ وهل تحتوي القصيدة أشكال الجناس والسجع والمحاكاة الصوتية؟ وما علاقتها بمغزى القصيدة؟ وما الآثار التي تخلقها فيها؟

هـل القصيدة مقسَّمة إلى مقاطع شعرية مختلفة من حيث القافية، أو تبعاً لتغيّر الموضوع، أو تغيّر المنظور؟ وما علاقة تلك المقاطع بعضها ببعضها الآخر، وكيف يتم الربط فيما بينها؟ وهل يتم ذلك بطريقة مناسبة لهذه القصيدة؟

كيف يتم ترتيب الأفكار داخل القصيدة؟ هل يتم ذلك وفق تسلسل محدد؟ كأن يكون ذلك من الفكرة الأبسط إلى الأكثر تعقيداً؟ أو من الأفكار الخارجية إلى الأفكار الداخلية؟ أو من الماضي إلى الحاضر؟ أو من مكان محدد إلى مكان آخر؟ وهل هنالك أي شكل من أشكال الذروة في البناء الدرامي للقصيدة؟

ما شكل القصيدة وأسلوبها؟ وما الذي تتوقعه من قصيدة بهذا الشكل وهذا الأسلوب؟ وكيف يستخدم الشاعر هذا الشكل المحدد لتحقيق أغراضه؟

#### انظر إلى انتقاء مفردات القصيدة

إذا أردت أن ترى الحركة داخل القصيدة، فإن إحدى الطرائق المجدية تتمثّل في إعداد قائمة بالأفعال الواردة فيها. ما الذي تخبرك به تلك الأفعال عن القصيدة؟

هـل هنالـك مفردات صعبة أو غامضـة؟ وفي حال كنت غير واثق، ولو لدرجـة صغيرة جداً، من معنى إحـدى المفردات، فالجأ إلـى قاموس جيد. وإذا كنت تقرأ قصيدة كُتبت قبل القرن العشرين، يمكنك الاستعانـة بقاموس أوكسفورد للغة الإنكليزيـة الذي يسرد لك التغيّر الذي طرأ علـى تعريف المفردة مع مرور الزمـن. واحرص على تحديد شكل المفردة كما ورد في القصيدة – أهو اسـم أم فعل أم صفة أم ظرف –كي تجد المعنى الدقيق والمناسب لتلك المفردة. واحرص أيضاً على النظر في المعاني الممكنة المختلفـة لمفردة ما، وانتبه جيـداً إلى التباينات الدقيقة في معاني الكلمات. واعلـم أن الشاعر الجيد يُجيد استخدام اللغة بدقة وعناية فائقتين؛ لذلك يتعيّن عليك كقارئ جيد أن تكون في المستوى نفسه من الحساسية لتبعات ونتائج الانتقاء المحدد والدقيق للمفردة.

ما الحالة المزاجية التي تستدعيها القصيدة؟ وكيف يتم تحقيق ذلك؟ تأمّل كيف يتم استخدام معاني الكلمات، ليس هذا فحسب، بل نغمها وإيقاعها أيضاً للمساعدة في تحقيق تلك الحالة المزاجية.

هل لغة القصيدة مجردة أو محسوسة؟ وهل تناسب اللغة المستخدمة موضوع القصيدة؟

هل ثمة أي نمط من أنماط التناسق بين الكلمات؟ كأن تكون هنالك، في سبيل المثال، إشارات متعددة إلى الأزهار أو إلى الماء أو إلى السياسة أو إلى الدين في القصيدة؟ ابحث عن مجموعات مكوَّنة من كلمات متشابهة.

هـل يستخـدم الشاعر لغة مجازية؟ وهـل تنطوي القصيدة علـى استعارات وتشبيهات؟ وهل ثمة أي تشخيص أو تجسيـد؟ تأمّل في مدى ملاءمة تلـك التشبيهات والاستعارات والمجازات لغايات الشاعر. حاول أن تفهم لماذا اختار الشاعر هذه الاستعارة بالـذات دون سواها من الاستعارات الممكنة الأخرى. وهـل ثمـة أي نسق يربط بين الاستعارات المستخدمة وينظم العلاقة فيما بينها؟ وإذا كان ثمة أي كنايـة أو مجاز أو مبالغة أو تناقض لفظي أو سفسطة أو مفارقة في القصيدة، يمكنك اللجوء إلى قاموس متخصص بالمصطلحات الأدبية للحصول على العون والمساعدة.

#### ختاما

اطرح في النهاية السؤال التالي: «ماذا بعد؟» ما الأثر الذي تتركه القصيدة؟ ومامقولتها؟ وما غايتها؟◘





# تِري ايغلتن في الأدب الروائيّ البريطانيّ الحديث

تأليف: زاذاري ليدر ترحمة: حسام الديث خضور

زاخاري ليدر (1946 - ...) محرر أمريكي وأستاذ فخري قسم الأدب الانكليزي في جامعة روهامبتون.

إبّان نصف القرن الماضي، منذ عام 1950، تكتب ليندسي دُغويد في مقال في هذه المجموعة، "تحوّلت السيّدة الروائيّة إلى المرأة الكاتبة"، واستعادت الرواية التاريخيّة احترامها، وتقبّل القرّاء روايات الجريمة للمرّة الأولى، وتحوّلت الرواية الإنكليزيّة إلى رواية بريطانيّة. كشف الروائيون الهنود عن "ولع بالتوءم المتطابق"، وفي الوقت الذي كانت فيه الملائكة والعمالقة والأطفال والنساء يرحلون ازداد الرجال عصريّة على نحو مثير للفضول. "عام 1999، أظهرت ثلاث روايات بريطانيّة ورواية أمريكيّة واحدة بطلة في غيبوبة. "مكتظة بمتخرّجي كليّات الآداب، تبتكر مكاتب الناشرين أكثر فأكثر مقارنات متناقضة للأغلفة الورقيَّة: "صخرة برايتون لـ شارلوت برونتي"؛ "كامو جيل حقائب الظهر".

لم تصبح جميع السيدات نساء. في فصل هنا عن ب. د. جيمس (P.D. James) أ، يسجّل مارتن بريستمان (Martin Priestman) عدم ثقتها بالنساء المهنيات الطموحات، ورضاها عن مدبّرات المنزل المخلصات، وازدراءها الأشخاص الذين يقولون "حمّام" عندما يقصدون "مرحاض". عند إلحدى النقاط، تشعر بالحاجة إلى تذكير نفسها بأن ليس الجميع يريد العيش "في منزل جورجيّ هادئ

<sup>•</sup> مترجم سوري.

<sup>1) (2014 - 2014)</sup> كاتبة بريطانية.

<sup>2) (1949 - ...)</sup> بروفيسور في جامعة لندن متخصص في المرحلة الرومانسية والقصة البوليسية.

في غرينتش". في الواقع، يفضّل بعض شخصيّات جيمس العيش في منازل المزرعة الإليزابيثيّة. حين الخروج من سيّارته لمسح إحداها، يسجّل المحقّق جيمس آدم دالغليش على الفور نوافذه المتناظرة والمرتفعة مع معطف ثقيل منحوت من الأذرع فوق إفريز ردّ المطرعن الباب، في حين يتمتم صاحبه العاميّ بأنّه "مكان جميل المظهر". من هذه الفروق الجماليَّة تتكوّن الإنسانيّة الجيمسيّة. يعترف بريستمان بأنَّ روايات جيمس الأخيرة دخلت على مضض في بقعة من سفاح القربي والأمومة من غير زواج — في روايتها عدالة لا ريب فيها (A Certain Justice)، نعطى حتّى "بقعة سوداء من شعر العانة" حليتهم ما زالوا يشعرون في الوطن بأنّهم أكثر تذمّراً من الناس العاديين أو إدانة تهمة شرطة العاصمة بالعنصريّة.

يمكن تعريف الرواية بأنّها نوع الكتابة التي يستحيل فيها قول الحقيقة، ويصعب فيها ارتكاب الخطأ. وإذا أصرَّ المؤلّفون على أنّ ما يقولونه صحيح بالفعل، فسنأخذ قولهم على أنّه تصريح خياليّ. وإذا وضعوا برادو في لشبونة، فسنفترض أنّ هذا، مثل أيّ شيء آخر في قطعة نثريّة بعنوان "رواية"، يجب أن يؤخذ على أنّه مُتعمَّد. تأتي الروايات كاملة مع عدد من الإرشادات غير المرئيّة، التي تنصّ إحداها على ما يلي: خذ كلّ شيء هنا على أنّه مقصود. "على النقيض من ذلك، تقترح مقالة مارتن بريستمان تعريفاً جديداً للنقيد الأدبيّ بوصفه شكلاً من أشكال الكتابة التي يُسمح ليك فيه التخلّي عن نهايات الروايات البوليسيّة بيلا عقياب. قيل لنا في الصفحة 248 من خنق سالي في رواية جيمس غطّ وجهها (Cover Her Face) (ليست، بالطبع، مدبرة المنزل الوفيّة)، وبعد صفحة يُخرِج بريستمان القاتيل في رواية عدالة لا ريب فيها (A Certain Justice) فيها (غيها الجريمة تهدّد بسحب أعمالهم.

يصعب أن نحدّد ما إذا كانت إريس مردوخ سيّدة أو امرأة. في فصل مفعم بالنشاط والحيويّة، وطويل، تغدق فالنتين كننغهام الثناء النقديّ المعتاد على تصوّرها للحياة البشريّة على أنّها واسعة ومتشعّبة ومشوّشة على نحويثير البهجة. لم تكن هذه البهجة في الفوضى مقتصرة، في الواقع، على فتّها، كما يشير مارتن أميسٌ في نصّ موجز أعيد طبعه: في منزل مردوخ بيلي، "حتّى الصابون قذر"، في حين الأحذية والجوارب الغريبة مرمية في المنزل كما لو كانت، حسب تعبير بيلي، "قد ترسّبت بفعل فيضان مفاجئ." لا عجب في أن يكون مقالها الأكثر شهرة بعنوان "ضدّ الجفاف". شطيرة لحم كبيرة يبتلعها فم مطبخهم المزدحم ولا يتجدّد مظهره أبداً. مردوخ وبيلي، كما يعلّق أميس، "نوع أشخاص يحبّون المرض ويحبّون التقدّم في السنّ، ويفضّلون الشتاء على الصيف، والخريف على الربيع". هؤلاء السذج في الغابة يتوقون إلى الأمطار الملطّخة واللزجة.

ومع ذلك، صار مردوخ لاحقاً من الجناح المتشدد في حزب المحافظين، وكان بالإمكان أن يغدو ليبرالياً في علم جمالها، لكن ليس في علم سياستها. كانت لديها وجهات نظر يمينية في معظم الموضوعات، وانتقدت عمل دريدا في وقت لم يكن لديها إلّا فكرة واهية عنه. لا يوجد هنا مزيج من طيبة القلب. بعكس ذلك، ما يلفت النظر هو مدى صرامة رؤية مردوخ التى لا لبس فيها عندما يتعلق

الأمر بالآراء السياسية التي وجدتها بغيضة. إذا تحدّثنا اجتماعياً، كانت الوفرة السخيّة لخيالها حصريّة تماماً. يكتب كنينغهام بحماس عن "الاعتياديّة" في عالمها، التي ليست النظرة العامّة في شمال أكسفورد والنخب الغنيّة في لندن. يستطيع بعض الذين يعيشون في مثل هذه الأماكن أن يروا الحياة عشوائيّة ومشوّشة، شعور قد لا تستسيغه مدبّرة منزل فيكتوريّة. لا يبتهج كثير من عمَّال المناجم في جوهانسبرج بالاضطراب المزدهر في حيواتهم. رأت فيرجينيا وولف أنَّ العالم عبارة عن حزمة من الشظايا المتقدة، لكن يتساءل المرء عمّا إذا كان لدى العامل في حديقتها الرؤية نفسها.

ربّما تطوّرت مردوخ عكس اتجاه عصرها، فقد بدأت امرأة كاتبة، وانتهى بها المطاف سيّدة روائيّة. قد يكون العنوان الأخير محجوزاً أيضاً لموريل سبارك، التي، كما يشير ليام مكلفاني، في مقال هنا عن الكتابة الاسكتلندية، إلى "ازدراء البائسين، واللامبالاة الممتعة بالمعاناة". وبعيداً عن إغفال الفقراء، "تتحوّل عن محنتهم بازدهار حقيقيّ"، حيث تختار شاباتها طريقهن الجميلة حول "شبكة الأحياء الفقيرة" التي هي مدينة إدنبرة القديمة.

ترفع الطبقة الاجتماعية، حتماً، رأسها من وقت إلى آخر خلال هذه المقالات. ترى إيلين شوالتر أنَّ الأبطال السلبيين في أدب اليافعين (Lad lit) مهووسون بالفروق الطبقية، بالإضافة إلى كونهم "مرحين وطلقين وساحرين وصادقين." إنَّهم ليسوا سادة، لكنَّهم ليسوا أشقياء. يعيد هذا المجلّد طباعة قطعة مؤشِّرة وصادقة للكاتب إيان مك إيوان بطريقة غريبة بشأن والدته العاملة، التي لم يكن من الممكن أن ينقذها إلا كاتب، بصرامة مك إيوان العاطفية، من أن تكون مثيرة للعواطف. بصفتها امرأة "لم تمتلك اللغة التي تحدّثت بها قط"، فقد نقلت هذا الحذر اللفظيّ أو عدم اليقين بالأثر إلى ابنها المتميّز في بلاغة الخطاب، حيث يغدو من الممكن رؤية إنجازات أسلوبه النثريّ – المصنوع ببراعة ودقة تثير القلق، إنّما غير السلس وغير العفويّ إلا نادراً – كما هو متجذّر على نحو ساخر في إخفاق أمّه. مثل كثيرين من الطبقة العاملة، كانت روز مك إيوان وأصدقاؤها مفتونين بالحسابات الدمويّة للعمليّات، وهو واقع ربّما يعشل القاعدة الاقتصاديّة للبنية الفوقيّة المروّعة لابنها. تحدّث عمّال كثر عن المرض جزئياً لأنّهم كانوا أحمل ويعيشون في مستوى أفضل، وجزئياً لأنّه لم يحدث لهم التأثير الدراميّ نفسه الذي حدث لهم في أمراض الشريان الناجي. وكما تغرق روز في خرف الشيخوخة، يشاهد مك إيوان اللغة الأمّ، التي قضى معظم حياته في نسيانها، تفلت أخيراً من أمّه أيضاً.

يسهم جيمس وود (James Wood) بقطعة بعيدة النظر أنموذجيّاً عن ف. س. بريتشت السهم جيمس وود (V.S. Prichett) والكوميديا الإنكليزيَّة، وهو موضوع نادراً ما يكون مرهقاً كفاية لتوسيع مواهبه النقديّة العظيمة. إنَّه يرى عالم بريتشت البرجوازيّ الصغير أنّه عالم من "الحانات المبطنة بالمخمل،

<sup>3) (1965 - ...)</sup> كاتب وروائي وناقد أدبي بريطاني.

<sup>4) (1900 – 1997)</sup> كاتب بريطاني.

والباعة المغرّر بهم، ذوي الأسنان البائسة، والأعشاب المحليّة المتعبة، والنساء الملتهبات والشجاعة التي تغذيها الخمرة". يُفترَض أن تكون الحشائش البلدية المتعبة أجزاء شبه جرداء من العشب العام، وليست مخبرين مرهقين يتقاضون رواتبهم من السلطات المحلية. يصف وود إحدى شخصيّات بريتشت بأنّها "حالمة خجول"، وهي عبارة تجسّد ببراعة شيئاً من جوهر الخيال الهزليّ الإنكليزيّ من ديكنز (Dickens) إلى مونتي بيثون (Monty Python) أنّه مزيج من الاستسلام العامّ الباهت والمعارضة الخاصّة الوحشيّة التي يمكن العثور عليها في كلّ مكان في الأدب الإنكليزيّ من جين إير (Jane Eyre) الكي جيم (Lucky Jim) أنّه لأمر مؤسف أنّ وود، بعد أن وضع إصبعه على هذه المزيّة بدقّة بالغة، يختتم مقالته بتباه وطنيّ غير حكيم حول "إنكليزيَّة المجاز". إنّه لأمر سيئ كفاية أنّ الإنكليز هزموا مايسور (Mysore) بلا مطالبة بمجاز أيضاً.

هـل يوجد بالفعل نوع مـن فكاهة في اللّغة الإنكليزيّـة؟ في فصل متلألئ وغير مرتّب قليلاً بشأن واو (Waugh) (8) وودهاوس (Wodehouse) (9) ، يميـز بطريقة مفيدة بيـن الكوميديا اللاذعة لدى الأول والفكاهة البريئة لدى الثاني، يستشهد كريستوفر هيتشنز (Christopher Hitchens) بالجملة الافتتاحيّة التي لا تُهزَم في قصّة واو القصيرة "نزهة السيد لَفداي القصيرة": "لن تجد والدك قد تغيّر كثيراً،" قالت الليدي مويينغ (Lady Moping) عندما انعطفت السيّارة باتّجـاه بوّابات كاونتي أسيلم (County المعتاد Asylum). "هـذا حقاً شكل من أشكال السخرية الإنكليزيّة، يجمع بين الخبل الخطير والارتجال المعتاد معاً. في فصل روائيّ عن أنغوس ولسون، يقتبس ب. ن. فربانك (P.N. Furbank) مقطعاً مشابهاً من عمله مواقف أنكلو سكسونية، حيث تُلحق امرأة متسلطة الأذى بصبيّ صغير، "أصابته بصدمة نفسيّة عميقة تسبّبت بمحاكمته عسكريّاً بتهمة المُجبن بعد سنوات عدَّة في حرب عالميّة ثالثة."

تربَّصت الشفة العلويَّة المتيبّسة في مكان ما خلف هذا الجهاز الهزليّ، حيث تُلتقُط الصورة غريبة الشكل أو الكارثيّة بطريقة غير سلبيّة على الذقن. لكنَّ جملة واو هي أيضاً مثال جيّد على الاستخفاف باللغة الإنجليزيّة. نفترض أنّ ابن أو ابنة الليدي موبينغ يجلس إلى جانبها في السيّارة، وأنّ الليدي موبينغ متزوّجة من الأب الذي تلمّح إليه، ما يجعلها غير مبالية بشأن محنته حتى الأكثر قسوة مسلية. لكن كلّ هذا مجرد استنتاج. نفترض أيضاً أنّ اللورد موبينغ، إذا كان هذا هو بالفعل والد محاور السيّدة موبينغ، هـو مريض في المصحّ وأنّهم موجودون هناك لزيارته، على الرّغم من عدم وجود ما يؤكّد ذلك. إنّ عدم تغيّر الأب كثيراً يشير إلى أنّه كان مجنوناً تماماً في حياة طبيعيّة مفترضة، مع أنّ ذلك قد يكون في الواقع تغيّر الأب كثيراً يشير إلى أنّه كان مجنوناً تماماً في حياة طبيعيّة مفترضة، مع أنّ ذلك قد يكون في الواقع

<sup>5)</sup> فرقة كوميدية سوريالية بريطانية.

<sup>6)</sup> رواية للكاتبة البريطانية تشارلوت برونتي.

<sup>7)</sup> رواية للكاتب البريطاني كينغسلي أميس.

<sup>8)</sup> إيفلين واو (1903 - 1966) كاتب بريطاني.

<sup>9)</sup> ب. ج. ودهاوس (1881–1975) كاتب بريطاني.

طريقة الليدي موبينغ لطمأنة ذريّته على أنّه على الرّغم من حبسه إلّا أنّه عقلانيّ كما كان دائماً. يلمح تركيب الجملة إلى الوجود الغامض للسائق، كون الليدي موبينغ أكبر من أن تقود نفسها، على الرغم من أن هـنا، أيضاً، استنتاج خالص. النقطة المهمّة، في أيّ حال، هي أنّ الرجل الإنكليزيّ لا يحتاج إلى جهد كبير ليوضّح ما يعنيه، ويتحرّك كما يفعل برفقة أصدقائه. لقد أنقذ عمل المجرفة الشاق الذي لاحظت فيـه إحـدى شخصيات وُدهاوس فجأة لمحة مرعبة، عندما يبـدو أنّ الشخص الذي يتحدّث إليها لا يفهم كلمة "خنزير".

تقترح الفقرة أعلاه تعريفاً آخر للنقد الأدبيّ، مثل التقويض المنهجيّ لمزحة ممتازة. ومع ذلك، فإنّ جملة واو ليست مزحة تماماً. المزحات هي الشيء الذي ابتكره مارتن أميس، في مقطع من عمله نقود (Money) عن لوس أنجلس مقتبس في الفصل الذي قدّمته إلين شوالتر (Elaine Showalter) في أدب اليافعين: "يمكنك غسل الشمبانزي بالشامبو، ويمكنك رسم وشم على قضيبك، لكن هل يمكنك الحصول على الغداء؟ وإذا رأيت لافتة على الجانب الآخر من الشارع تومض بلحم البقر - الخمر بلا قيود، عندئذ يمكنك أن تنساها. فالطريقة الوحيدة لتعبر الطريق هي أن تولّد هناك. "هذه فكاهة مثل البرد الأمريكي اللبق، والسريع، والحيوي، والمظلوم بطريقة مسرحيّة. إنَّ الردَّ اللبق الواقعيّ أو الدعابة البارعة النزقة علامة فكاهة متشدّدة بطريقة مستترة، لأنّها بالإعلان عن دعابتها على نحو مبهرج، تمهّد الطريق للعودة من هذا الفاصل الهزليّ إلى العمل الجادّ بطريقة صحيحة في الحياة اليوميَّة.

لدى الإنكليز نكاتهم، طبعاً، كما يوضّح هيتشنز في تبادل من رواية وُدهاوس رمز آل ووستر (The Code of the Woosters) "أنت تعرف شيلي، يا بيرتي، تقول إحدى صديقات بيرتي ووستر بإعجاب. فردّ عليها بيرتي: "أوه، هل أنا ألا لكن الفكاهة الإنكليزيّة مسألة ردّ لبق أقلّ منها موقفاً ممتعاً من الحياة على نحو عامّ، ينمّ عن الأرستقراطيّ وليس المتزمّت. فكان تبنّي هذا الأسلوب الذكيّ الذي يسخر من الذات هو الطريق الأسرع إلى المغتربين مثل وايلد، أو فيتجنشتاين، أو إرنست جيلنر، أو أشعيا برلين أو توم ستوبارد ليصيروا إنكليزيين. وبفعلهم هذا، يعوّضون عن وضعهم الدخيل بأن يصبحوا أرستقراطين فخريين، متفوقين على الطبقات المتوسّطة التي همّشتهم. في إنكلترا الحديثة، الأرستقراطيّ شخصيّة ذات طابع خاصّ، منفصل عن الطبقة، من دون وظيفة منتظمة، وتالياً يمكن أن يتعرّفه الكاتب أو المثقّف الذي لا جذور له، ولا ينتمي إلى فئة معيّنة. يحدّد، لكن لا يصير تماماً: يخطئ هيتشنز الهدف الذي مفاده أنّ شخصيّات واو (Waugh) هي بالفعل شخصيّات حمقاء سريعة الغضب لكنّها أيضاً تلعب دورها باقتدار مسرحيّ.

تقليديّاً، لم تكن الرواية الإنجليزيّة واثقة بالخارج. غير أنَّ السنوات الخمسين الماضية غيّرت نزعتها الإقليميّة بقـوة. في الواقع، قد يشير العـدد الهائل من الروايات الإنجليزيّة لهذه الفترة في الخارج إلى أنّ بريطانيا ما بعد الحرب، وما بعـد الإمبراطوريَّة، والمعتلّة اقتصاديًا لم تكن أكثر السياقات خصوبة للخيال الأدبيّ. قبل ذلك، صحيح أنَّه كان هناك شيء من هـذا القبيل: كان هنري جيمس يعلم أنّ فنّه يحتاج إلى نوع من "آلـة اجتماعيّة معقّدة" أو نسيج معقّد من الأخلاق التي يفتقر إليها موطنه الأصليّ أمريكا، في حين

يمكن العثور على شان أوفالن (Sean O'Faolain) يقدّم الشكوى عينها كثيراً حول أيرلندا الراكدة والقمعيّة روحيّاً. وأشار إلى أنّها كانت مجتمعاً "ضعيفاً" جداً للقصّة، وأكثر جاذبية لباحث الأنثروبولوجيا منها للأديب.

يرى جيمس وود أنّ بريتشت إنكليزيّ وفي هروب كامل من الإنكليزية، على الرغم من أنّه ربّما ذكر أنّ الأخير كان، في كثير من الأحيان، مكوِّن الأول. بعكس ذلك، أن تصبح أكثر إنكليزيّة من الإنكليز أنّ الأخير كان، في كثير من الأحيان، مكوِّن الأول. بعكس ذلك، أن تصبح أكثر إنكليزيّة من الإنكليز (plus anglais que les Anglais) كان تقليدياً طموح المهاجر غير الإنكليزيّ: يقتبس الكتاب مقطعاً ذا نكهة غريبة في السوريالية من توم ستوبارد (Tom Stoppard) التشيكي المولد. ويقتبس مايكل وود (Michael Wood) من ف. س. نايبول (V.S. Naipaul) تعليقات مالك حانة ريفيّة عام 1951 عن أفول العصر الذهبيّ لأكسفورد، بعد أن وصل تواً إلى المكان وهو شابّ محافظ يبلغ من العمر 18 عاماً: "لقد ولًا عاماً: "لقد ولنّ أيّام الأرستقر اطيين. يأتي الجميع تقريباً إلى أكسفورد بمنحة حكوميّة. ينخفض مستوى المكان بشكل طبيعيّ. "إنّها تشبه إلى حدّ ما شكوى دون جوان من وجود فائض من النساء.

ومع ذلك، كان بريتشت، لنتحدّث ثقافيّاً، أوروبيّاً مدفوع الأجر، في حين أمضى مك إيوان جزءاً من طفولته في سنغافورة. حتَّى وُدهاوس صار مواطناً أمريكيّاً، وهو تحوّل غريب تقريباً مثل تحوّل نويل كوارد (Noël Coward) إلى نيجيريّ. هكذا فعل كريستوفر إيشروود (Christopher Isherwood)، الذي توجد عنه إسهامة غير ملهمة من كاثرين بكنل (Katherine Bucknell). تعليقات وندي لسر (Wendy Lesser) على ما تراه قدرة بنيلوبي فتزجيرالد العجيبة على إعادة خلق ثقافات غريبة. في أسلوبه النقديّ الارتجاليّ المخادع، يكتب مايكل وود بحساسية عن نايبول وسلمان رشدي، مشيراً إلى أنّه بالنسبة إلى رشدي لا يوجد مكان مثل وطن بمعنى أكثر كآبة من العبارة في رواية ساحر أوز (The Wizard of Oz). تعدّ قطعة وود المدروسة والرائعة واحدة من القطع القليلة في المجموعة المعنيَّة بالأفكار المعقَّدة، التي لم تكن قطّ النقطة الأقوى في النقد.

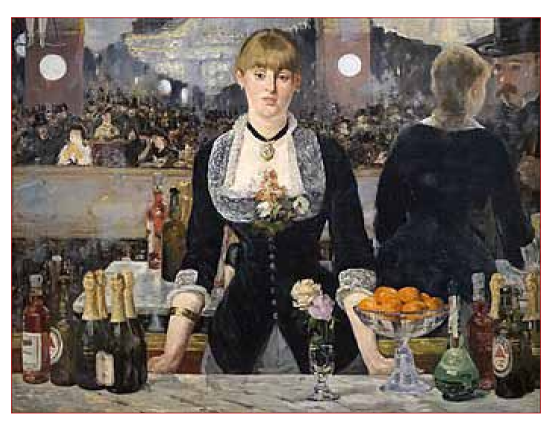
بما أنَّ الخارج قد أتى إلى بريطانيا، فقد أصبحت أجزاء من بريطانيا في الخارج أيضاً. يقتبس ليام مكلفاني (Liam McIlvanney) ملاحظة كيرنز كراغ (Cairns Craig) أنه عندما يتعلق الأمر بالرواية، مكلفاني (Liam McIlvanney) ملاحظة كيرنز كراغ (Cairns Craig) أنه عندما يتعلق الأمر بالرواية، ربّما لم تكن هناك فترة في الثقافة الاسكتلنديّة غنيّة مثل فترة الستينيّات إلى التسعينيّات. هيلاري مانتل (Hilary Mantel)، التي تتبنّى أسلوب السيرة الذاتيّة مثل أميس ومك إيوان (ما دامت الطريق ذات الاتجاه الواحد للكتابة عن الروائيين المعاصرين هي أن تكتب عن نفسك)، تتذكّر خلفيتها المهاجرة الأيرلنديّة وتعويذاتها في أفريقيا والمملكة العربيّة السعوديّة. إنّها، كما تشعر، روائيّة أوروبيّة، لكنّها ليست روائيّة إنكليزيّة في أيّ حال من الأحوال. النساء الكاثوليكيات الشماليّات المتحدّرات من أصل أيرلنديّ هين إنكليزيّات جغرافياً لكن ليس أيديولوجياً. إنّها محقّة في الإشارة إلى "أن تكون أيرلندياً أصبح في الوقت الحاضر أمراً يثير الربية"، لكن يمكنها أيضاً أن تعلّق من دون ادّعاء على الحزن الشخصيّ الكبير الدي تشعر به حيال فقدان اللغة الأيرلنديّة، على الرغم من أنّها لم تتكلّم بها قطّ. هناك أيرلنديون كثر لا يستطيعون التحدّث بأكثر من بضع عبارات من لغتهم الأمّ، لكنّهم مع ذلك يشعرون بحرمان غامض من جزء حيويٌ من ميراثهم الروحيّ.

في مقارنة كاشفة بين سرديّات بريتشت وسرديّات تشيخوف، كتب جيمس وود عن الروسيّ: "للنثر ملمس محتواه؛ فهو لا يسعى إلى إلقاء الضوء على كماله لكنّه يضيء الطريق إلى إدراكه النامي." هـذا النوع من اللغة المجازيّة الجهوريّ الذي يتفاخر بذاته، والذي لا يستطيع المعنى سوى أن يتأثّر به، هـو أنموذج لما يمكن أن ندعوه يتكلَّم الأدب الإنكليزيّ (Eng-Lit-talk). إنّه يشكّل مصطلحات الموضوع المقبولة بوصفها معارضة للمصطلحات غير المقبولة نظريّاً. سيمس هيني (Seamus Heaney) (10) هـو أحد جناتها الرئيسين. مثال آخر، هـذه المرّة ألىن هولنغهرست (Alan Hollinghurst) في عمل غراهام سويفت أرض الماء، الذي اقتبسته لندسي دغويد: "يقع النثر نفسه في نمط متكرّر من الأسئلة والأجوبة يقلّد نحويًا الاستفسار التاريخيّ الذي يتعمّق فيه. من سيدني إلى سان دييغو، يتعرّف المتحدّثون بهذه اللهجة بعضهم بعضاً مثلما يتعارف الماسونيون بإصبع معوج.

عموماً، في كلّ حال، إنّ هذا الكتاب خال من مثل هذا التبذير. في الواقع، ربّما استفادت بعض فصوله من مقدار ضئيل منه، حيث (مثل باتريك باريندر في أدب الخيال العلميّ) يقدّمون لنا في الغالب ملخّصات مؤامرة جنباً إلى جنب مع تعليق نقديّ منخفض المستوى. تنهي وندي لسر ترنيمة بنيلوبي فيتزجيرالد بتمايلها على حافة رمي غوينث بالترو (Gwyneth Paltrow) (11): "لمَّا تحدّثت عنها في لوس أنجلوس، شُغَرَثَ بأنّها مفعمة بالحياة بالنظر إليَّ، وحاضراً سريعاً. كان لديَّ شعور، على المنصّة أمام جمهور المؤتمر، أنَّ عليَّ أن أرتقي إلى مستوى ما طلبته منّي، كقارئ وناقد. لقد جعلني ذلك متوتّراً، لكنَّه منحني الشجاعة أيضاً. يعد استطلاع فالنتين كنينغهام (Valentine Cunningham) المفعم بالحياة تماماً أحد أسئلة الاستقصاء القليلة في الشكل، على الرغم من أنَّ مكلفاني يقدّم بعض الملاحظات الذكيّة حول طرد جيمس كيلمان لصوت الطبقة المتوسّطة الإنجليزيَّة القياسيَّة. − علاوة على ذلك، أداة تضع المؤلّف على مستوى ديمقراطيّ مع أبطاله من الطبقة العاملة في غلاسكو. لا أحد يتوقَّع السنوات الخمسين على الرغم من أنَّ أدب اليافعين، مع "الخاسرين والمتعاطين، والكذابين، والمتجوّلين، والعابرين"، في حالة تراجع. لكن ربَّما قالوا ذلك عن توم جونز. □

<sup>10) (1939-2013)</sup> شاعر وكاتب مسرحي ومترجم أيرلندي حاز جائزة نوبل عام 1995.

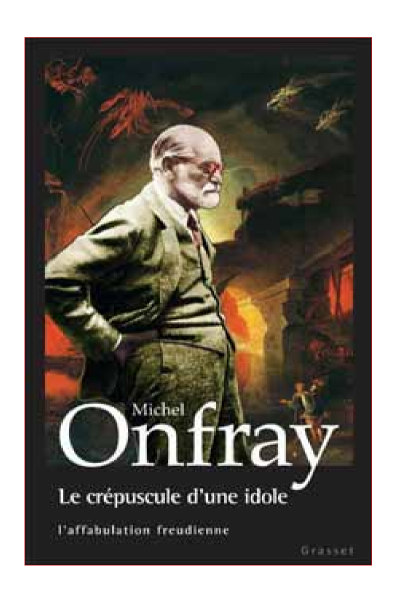
<sup>11)</sup> ممثلة وعارضة ومقاولة وكاتبة أمريكية.



Manet, The Bar, 1879



جسور الثقافة





### جمجمة فرويد الطفك

«عُصاب نفسي قوي»

تأليف: ميشيك أونفراك

ترحمة: د. غسات السيّد

ميشيك أونفراي فيلسوف معاصر وكاتب مقالات من مواليد 1959 – ... فرنسا. بدأ الكتابة أواخر الثمانينيات، لتتوالى الإصــدارات بمعدك كتاب في العام فاستحق بذلك لقب أكثر الفلاسفة غزارةً وظهوراً في الإعلام. أهم أعماله: النظام التحرري — الحياة الفلسفية لألبر كامو — نفى اللاهوت.

«قوتى نابعة من علاقتى بالأم»

فرويد، ذكريات طفولة من «شعر وحقيقة» (XV).

تأخد السيرة النفسية الذاتية لفرويد، إذاً، علماً بهذه الثنائية الضدية بين الميل إلى الفلسفة في شبابه، ثم النفور إبان القسم الأكبر من حياته. إنها تسجِّل أيضاً نوعاً من الإلغاء الذي سمح له بحب من جديد دون كراهية مع إدماجه الكره... في الحقيقة، كتب فرويد الآتي إلى فليس، في السنة التي اكتشف فيها التحليل النفسي: «لم تكن لدي رغبة في شبابي غير رغبة المعرفة الفلسفية، وأنا الآن أوشك أن أنجز ذلك عبر الانتقال من الطب إلى علم النفس. لقد أصبحت معالِجاً من غير إرادتي» (2/4/ 1896). هو محلِّل نفسي، إذاً، لأنه لم يستطع أن يكون فيلسوفاً...

قبل أشهر قليلة من السنة نفسها، أكَّد أيضاً الآتي بخصوص عودته عبر الطب: «لقد غذيت في أعماقي الأمل في الوصول إلى هدفي الأول: الفلسفة، عبر الطريق نفسه. هذا ما أثار طموحي في الأصل، قبل أن

<sup>•</sup> أستاذ في حامعة دمشق.

<sup>1)</sup> من كتاب: أفول صنم- الكذبة الفرويدية، ميشيل أونفراي، باريس، طبعة غراسي، 2010.

أفهم جيداً لماذا كنت في هذا العالَم» (1/1/ 1896). الحروف المائلة لفرويد! هكذا إذاً يقول مرتين إن رغبته الأولى هي الفلسفة في اللحظة نفسها التي ظهرت فيها كلمة التحليل النفسي التي يبدو أنه استعاد معها حب الشباب هذا. من هنا، يؤكِّد بوضوح أن التحليل النفسي هو فلسفة فرويد وليس عقيدة علمية صالحة كونياً.

تحت ستار رجل العلم، يقوم فرويد بنشاط فيلسوف ضمن سجل السيرة الذاتية الوجودية. لنترك الادعاءات الصاخبة لكوبرنيك وداروين للأسطورة، والبريق الخدَّاع للأساطير التي تأسَّست برعايته، ولنحتفظ في الذهن حالياً بفكرة المغامرة الشجاعة للفاتح. يبقى أن نعرف ما الذي اكتشفه حقيقة كريستوف كولمبوس الجديد هذا: هل اكتشف قارة ضخمة وأراضي ممتدة إلى ما لا نهاية أو مربَّعاً صغيراً لحقيقة وجودية ذاتية؟ هل اكتشف أمريكا بعيدة أو إمارة صغيرة عند سفح منزله؟ أو أنه لم يكتشف شيئاً من هذا كله، سوى الوهم والظهور والشبح في صحراء الفكر؟

يت رك فرويد آثاراً في تمهيده للطبعة الثانية من (تفسير الحلم). من المؤكّد أن العمل الضخم يُقدّم بوصف الموصف آلة حرب قادرة على شق تاريخ البشرية إلى نصفين: يوجد ما قبل اكتشاف اللاوعي النفسي وما بعد اكتشافه. يذهب التاريخ الرمزي المُقدَّم في عام 1900 بهذا الاتجاه، لأن فرويد يعرف ويعتقد ويريد أن يكون هذا الكتاب فاتحة مرحلة جديدة، ويدشِّن قرناً جديداً، ويشكِّل تطوراً في الحياة الإنسانية. إنه تقويم جديد لتاريخ تشكَّل حصراً حول العلم الجديد.

لكن هذا الكتاب في العلم يفضح، في كل صفحة، عملاً للسير الذاتية، فرويد نفسه نبّهنا إلى ذلك: تشكّل هذه الصفحات المنشورة جزءاً من تحليل ذاتي، إنه يستفيد من أحلامه، ويقدِّم استبطاناً تحليلياً ضمن التقليد السقراطي العظيم لـ (اعترافات) أوغستان، و(دراسات) مونتين، و(اعترافات) روسو، و(هذا هو الإنسان) لنيتشه. وذلك كي نبقى ضمن الأعمال العظيمة للفكر الغربي، يأخذ (تفسير الحلم) مكانه ضمن هذا الخط الفلسفى.

مَنُ يستطيع إنكار ذلك في الوقت الذي يعلن فيه مؤلِّفه نفسه لونه؟ أولاً: تتكوِّن مادة هذا الكتاب من أحلامه الذاتية وتحليلها. ثانياً: هذا البوح الشخصي حول نسبة الكتاب: «في الحقيقة، لا يزال لهذا الكتاب، لـديّ، دلالة ذاتية أخرى لا أستطيع فهمها قبل الانتهاء منه. بدا لي أنه جزء من تحليلي الذاتي لنفسي، وردة فعلي على موت والدي، أي على الحادث الأكثر دلالة، الذي هو فقدان الشخص الأكثر تأثيراً في حياة الإنسان. بعد الاعتراف بهذا، شعرت بأنني عاجز عن إزالة آثار هذا الفعل الذي خلفته هذه الحادثة» ( IV, 18).

ذهب الفاتح إلى غزو أرض مجهولة، بالتأكيد، لكن يبدو أن الوجهة لم تكن بعيدة كثيراً، وهي: الجزء المظلم الذي يستحوذ عليه. تُظهره مراسلاته مع فليس، وتحليله الذاتي نفسه، في عرضة دائمة لصداع نصفي، ونزف من الأنف، ومشكلاته المعوية، ومزاجه السوداوي، وعجزه الجنسي، وتعبه، وحاجاته الجسدية، وإلهامه الناضب. كان يجب أن تكون حالته النفسية متدهورة جداً كي يقوم إيرنست جونز، التلميذ الوفى، وكاتب سير القديسين الذي لا ينقصه الدهاء كي يُقدِّم بطله في أفضل حالة، بليِّ التاريخ

ليتوافق دائماً مع منحى الأسطورة، ويكتب أسود على أبيض بأن فرويد كان يُعاني من «عُصاب نفسي خطير جداً بين عامى 1890 – 1900».

يتحدث فرويد في رسائله مرتين (4/8، و3/10/1897) عن معاناته من الهستيريا: «إنني أعيش الآن مرحلة كالحة. إن المريض الأول الذي يشغلني هو أنا نفسي. حالتي الهستيرية، التي زادت بقوة بفعل العمل، تقدمت قليلاً في طريق الحل. تبقي أشياء أخرى مخفية حتى الآن. إنها هي التي يعتمد عليها مزاجي في الدرجة الأولى». إن عمل رجل العلم أثر، إذاً، في المريض، إذ يبدو أنه زاد من حالته المرضية. أسال التحليل الذاتي لفرويد كثيراً من الحبر في المكتبة الفرويدية الضخمة. إنه مركزي لأن مؤلفه يؤكّد بأنه أساس هذا العلم. لكنه، وعلى نحو متناقض، لم يخصّص له قطّ نصاً خاصاً... كيف لمثل هذا المفهوم الأساسي ألّا يكون أبداً موضوع أي تطوير في أعماله الكاملة الضخمة جداً؟

يشرح فرويد، مرة واحدة، في إسهام في تاريخ الحركة التحليلية النفسية، بأن التحليل الذاتي الجيد يكفي كي يصبح الإنسان محلِّلاً نفسياً إذا لم يكن مختل العقل كثيراً (XII, 263)، أو عُصابياً، لكنه يكتب، في الكواليس، إلى فليس (14/11/ 1897) بأن تحليله النفسي الذاتي يتعثّر وينحرف، وأن هذا طبيعي في النهاية، لأنه إذا كان ممكناً فإنه لن يوجد مرض يسببه الكبت. في النهاية، خلُص المحللون، في مؤتمر الجمعية الدولية للتحليل النفسي عام 1922، وباقتراح من ساندور فرينكزي -Sandor Fer في مؤتمر الجمعية الدولية للتحليل النفسي عام 2921، وباقتراح من ساندور فرينكزي -enczi المحرِّك والتحليل التعليمي) الذي جرى على محلِّل ثالث، حلَّل نفسه. وفق مبدأ المحرِّك الأول الثابت أو العلة غير المعلولة لأرسطو، لا يمكن أن يفيد التحليل الذاتي إلَّا مخترع التحليل النفسي وليس أي شخص آخر. كان يجب على الآخرين أن يكونوا قد تمددوا على الأريكة الموسومة رسمياً بوسم فرويد أو أحد الفرويديين.

اختلف مؤرخ و التحليل النفسي حول تاريخ التحليل الذاتي لفرويد، متى بدأ؟ ومتى انتهى؟ هل كان دائماً ومنتظماً أو عُلِّق؟ إذا كان الجواب نعم، فكم من الوقت؟ يصوِّر كتَّاب السيرة الذاتية عادة هذه المغامرة، عديمة القيمة في المجمل، بأنها عمل لا نظير له، ومُرحَّب به بوصفه جرأة لا مثيل لها، وعملاً شجاعاً، وفعلاً استثنائياً، ومحاولة بطولية، وإنجازاً عظيماً، ومهمة شاقة.

تُمطر الصفات منذ أن يتعلّق الأمر بهذا الاستبطان المألوف الذي يُدعى إليه الفلاسفة الرواقيون القدماء، لأنه يشكِّل، لديهم، أحد التمرينات الروحية الرئيسية للممارسة الوجودية لعلمهم. تعني كلمة Selbstdarstellung (عرض الذات) ببساطة: التقديم، الوصف، تحليل الذات. لا مجال للحديث هنا، مثل جونز، عن «السمة الوحيدة لهذه المأثرة» (I, 351).

يمكن تخيُّل أن زمن التحليل الذاتي يغطي زمن المراسلة مع فليس أي بين عامي 1887 – 1904 أرسل في أثنائه فرويد رسالة كل عشرة أيام وسطياً، وأرسل مخطوطات ضخمة منها دراسة في علم النفس العلمي (1895). في الواقع، هذه المراسلة الحميمة جداً، التي لم تستثن شيئاً، وتفترض تعرية الممثِّلين، يمكن أن تفيد فرويد في دراسة نفسه هو مع شخص ثالث كشاهد، أو استخدام مرآة. يعادل كلامه في الرسائل فعلاً مُقدَّماً إلى المعالج، فكتابته إلى فليس تعنى كتابته إلى نفسه. إن حادثة الانتحال،

التي كانت ذريعة للقطيعة، لا تشكِّل سبباً حقيقياً - اتهم فيلهيلم فليس فرويد بأنه سمح بتهريب أطروحاته الخاصة عن الثنائية الجنسية عبر الكشف لآخرين عن مضمون المراسلة بين الصديقين. في الحقيقة، إن فرويد الذي لم يعرف إمساك لسانه -وهذا اعتراف لجونز نفسه (31, 433) - خان كثيراً السر المهني إبان ممارسته الطويلة للمهنة، وقاطع الشخص الذي أحبه كثيراً. لو كانت آنا صبياً كان يمكن أن تحمل اسمه.

ما الذي نفهمه من قراءة هذه الرسائل؟ إننا نكتشف فرويد الإنسان، البعيد عن العرض الخرافي أو الأسطوري الذي نُظِّم في مكان آخر برعايته هو، دون الاهتمام بالأسطورة أو بالنسب اللذين لا ينفصلان عمّا يمكن أن يفعله كتَّاب سيرته الذاتية بهذه العلاقة التراسلية الخاصة، من أجل قول ذلك بطريقته. ومثل كل مَنْ يعرف أنه في بيته، فإنه يسترخي، ويتنفُّس الصعداء، ويتحرَّر. على هذا الأساس، نحن نكتشف عرى كائن مع مناطقه المُظلمة، ونقاط ضعفه، وحالات توهانه، وشكوكه، وطبعه، ومزاجه دون قناع: إننا نرى في الرسائل إنساناً بإيمان سيئ- سأعود بالتفصيل إلى مسألة إيما إيكستان، والطموح المهووس بوسائل ترك أثر في التاريخ بسرعة، والجشع الباحث عن اكتشاف حتى في نفسه يؤمِّن له الثروة في أقصر وقت ممكن- سنرى ذلك مع مسألة الكوكائين وحالة فليشل ماركسو، والنفساني الجامد الذي يتخلى دون أن يتخلى في مواجهة أدلة على ضلاله- مع نظرية الإغراء مشلاً، والمؤمن بالخرافات الذي يلجاً إلى علامات الشعوذة لسوء الحظ في رسائله- سنرى لاحقاً أيضاً إخفاء رأيه الحقيقي حول علم الباطن، والساذج المعتنق لفرضيات وهمية لصديقه عن تتابع الفصول والأزمنة، والتطيّر من الأعداد المشتركة، والمُصاب بالجنون الدوري الذي يتوقف عند أقل تفصيل جسدى: سيلان أنفي، اضطرابات قلبية، آلام في الرأس متكررة، إدمان على التبغ، دُمّلة كبيرة مثل بيضة في الصَفَن، تناوب بين الإمساك والإسهال، والاكتئابي الذي يعترف باضطراباته التي يعاني منها منذ سنوات (7/ 8/ 1894)، وبمزاجه المتقلِّب، وبعائد فكرى صفر، وتعب عام، وليبيدو عاجز، و«حالة نفسية بائسة» (16/10/1895)؛ والقلق والرُّهابي-القلق من السفر، القلق من الموت، الخوف من القطارات، الخوف من فقدان الطعام، الخوف من فقدان المال، ومتعاطى الكوكائين الذي استمر مدة عشر سنوات تقريباً (12/6/ 1895)، وفرويد العارى، دون قتاع، وفرويد البشرى، البشرى جداً، وفرويد قبل المكياج، والأضواء الكاشفة والصورة الأبدية، وفرويد المكوَّن من لحم وعظم، إنها حقيقة قاسية له وهو الذي حلم واعتقد وأرادها أن تكون من المرمر والذهب.

في النهاية، ليس للتحليل الذاتي بداية أو نهاية. يمكن أن نذكر عنوان أحد نصوصه الأخيرة، (التحليل مع نهاية والتحليل دون نهاية 1937)، الذي يسلِّم فيه، وهو على حافة الموت، ومنهك بسبب سرطان الفك، ويعاني من الجراحة الترميمية، مفتاح أوديسيته (2) أو مقامرته الذاتية إذا تجرأت على قول ذلك مستعيراً هذا المفهوم الجميل من دريدا. إنه يخشى من إمكان تأكيد أن التحليل النفسي يمكنه أن يُشفي على نحو نهائي، وهو يحاجج كمتصوِّف متجوِّل، كي يحاول أن يشرح بأن الذي يعود ليس هو مَنْ سيكون

<sup>2)</sup> الأوديسة: ملحمة شعرية منسوبة إلى هوميروس عن البطل أوديسيوس وتطوّحه في البلاد. المترجم

غير قابل للرعاية، وإنما الذي سيأتي من مكان آخر، وهو يكتب بلغة دقيقة عمًّا يميّز «التحليل غير الكامل» و«التحليل غير المُنجَز» (235)، وعدم إمكان التخلّص، نهائياً، من المطلب الدافعي. كتب فرويد: يجب أن يكون المحلّل مُحلَّلاً مرة واحدة كل خمس سنوات، لكن بطريقة منتظَمة بالتأكيد، وعليه أن يتمدّد من جديد على الأريكة. ما الذي سيكون عليه وضعه في حالة تحليل ذاتي؟ هل هي عملية تقتصد بالتحويل (3) والتحويل المضاد؟ في نهاية طريق طويل، ختم نصه بالتأكيد على أن التحليل يمكن أن يكون «مهمة دون نهاية» (265). يمكن الاعتقاد، إذاً، أنه ختم حياته بملاحظة أن التحليل، تحليله، كان يمكن أن يكون مهمة دون نهاية.

سيكون التحليل النفسي، إذاً، تحليلاً دون بداية أو نهاية لرجل مهتم بالتصالح مع حالته النفسية. سيدّعي سبرها بكل قوة، إنما دون رغبة حقيقية في أن يكتشف فيها المحتوى الحقيقي، مكتفياً بتخينًا الحياة النفسية للآخرين، للآخرين كلهم. تضمنت أعماله الكاملة دفاتر ملاحظات عن بحث في الذات غير مكتمل؛ إنه يحتوي، في أصغر نص أعطي إلى مجلة، أو في كتاب كبير مخصص لصياغة نظرية، علم النفس المرضي للحياة اليومية مثلاً، دفتر ملاحظات لروح تعانى.

يق دِّم فرويد علمَ نفس أدبياً نابعاً من سيرة ذاتية مع مفهومات على قياسه هو، عُمِّمَت بعد ذلك على الإنسانية جمعاء، أكثر مما يقدِّم تحليلاً نفسياً نابعاً من منهج تجريبي مع مفهومات صالحة للبشرية كلها. قُدِّم كتاب تفسير الحلم بوصفه نصاً علمياً (تأسيس علم)، ورواية سيرية ذاتية (التحليل الذاتي النابع من موت الأب)، في الوقت نفسه، يعج بإحالات شخصية ذاتية مروية بضمير المتكلِّم.

إننا نجد فيه، في الواقع، عدداً لا يُحصى من الأحلام، نحو الخمسين تقريباً، تشهد على حياة ليلية للمؤلِّف، واستيهاماته، ورغباته، وميوله: نرى في ذلك كله أمه محمولة على سرير من مخلوقات لكل منها منقار عصفور، وعماً بلحية شقراء، وأحد أبنائه بلباس رياضي، وصديقاً له مظهر سيئ، وابناً آخر قصير النظر، وأباه على سرير الموت، وحقنة تُعطى لفتاة اسمها إيرما. إننا نعرف، من هذا الكتاب، أشياء عن مربيته في طفولته التي يدين لها بمعرفته الجنسية، وعن سنوات دراسته، واضطراب أسرته التي عاشت ثلاثة أجيال منها تحت السقف نفسه، واحتضار «الهرم» وموته، كما يقول في رسائله إلى فليس، وتسميته أستاذاً استثنائياً، ورحلاته إلى إيطاليا. ثمّ نرى عدداً من اللحظات المكوِّنة لحياته النفسية كراشد.

هـذا هو المشهد الذي يمكن أن يجري فيه جـزء من المغامرة التي تهمنا. إنه مشهد افتتاحي وحاسم ومؤسِّس، مشهـ د سيقول عنه سارتر، في لغة تحليله النفسي الوجـ ودي، بأنه يشكِّل «مشروعاً أصيلاً». إنه مشهد صادم وهذا تحصيل حاصل، ومُذلُّ للأب، ثمَّ للابن. كان عمر فرويد عشر سنوات أو اثنتي عشرة حيـن سـار مع والده في الشوارع، وهما يثرثران. كان الأب يحكي قصة قديمة كي يُظهِر تغيُّر وضع اليهود، وكم هو عذب لهم أن يعيشوا، من الآن فصاعداً، في مدينة فيينا المتسامحة - كان ذلك في سنوات 1866 - 1867.

<sup>(3)</sup> التحويل: موقف انفعالي لدى المريض تجاه المحلّل، وهذا الموقف قد يكون إيجابياً أو سلبياً، وهو في كل حال محوّل من أحد الوالدين إلى المحلّل الذي يصبح بديلاً عن الوالد. المترجم

كان مرتدياً لباساً جيداً، ويعتمر قبَّعة جديدة من الفرو، حين صادف مسيحياً يقوم، بحركة واحدة، برمي القبعة على الأرض ويشتم جاكوب فرويد: «أيها اليهودي، انزل عن الرصيف».

أثارت ردة فعل الأب فضول فرويد الذي أُصيب بالذهول حينما رأى والده لم يفعل شيئاً، انحنى والتقط قبعت و وتابع طريقه. إن تفسير فرويد بعد أكثر من ثلاثين سنة: «هذا لم يظهر لي بطولياً من قبل رجل كبير وقوى، الذي قاد الفتى الصغير الذي كنته من يده» (IV, 235).

يتخيَّل الطفل نهاية أخرى لهذه القصة: إنه يحيل إلى حملقار برقا (4) Hamilcar Barca الذي يُقسِم لابنه هنيبعل Hannibal أنه سينتقم له من الرومان. يمكن تخيُّل أن جزءاً من البرنامج الوجودي لفرويد كان مرتبطاً بهذه الرغبة في الانتقام للأب بعد أن يصبح هنيبعل على طريقته. يعترف فرويد بأنه جعل من نفسه بطلاً. أولاً، إبان دراسته عبر قراءة حكايات الحروب البونية (5) والتماهي مع القرطاجي، ثم بعد ذلك، حين أصبح القبطان السامي بطلاً في نظره، بعد أن اختبر الفتى الصغير معاداة السامية في مدينة فيينا. منذ هذا الوقت، أصبح فرويد يعارض روما الكاثوليكية، مدينة الرجل الذي أهان والده، ليقف مع قرطاجة، مدينة القائد الحربي الذي قاوم الرومان. لم يعد في رأسه، إذاً، إلاً دخول روما فاتحاً ومنتصراً.

كان فرويد يتعذَّب من تماهيه مع شخصيات مشهورة. برنامجه الوجودي يحاكي غالباً برنامج هذه الشخصية أو تلك الشخصية: هنيبعل، ثم النبي موسى لاحقاً، وكذلك أوديب أيضاً، كما سنرى. في الحقيقة، يمكن لحياة هنيبعل أن تجعلنا، بين وقت وآخر، نتذكّر حياة فرويد: الوفاء بالوعد، معارضة قوية للعدو، مواهب واضحة لاستراتيجي وتكتيكي من أجل تحقيق الأهداف، شهرة في إطلاق الوشايات ضد الأعداء، نهاية وجود موضوعة تحت علامة استعادة الذات عبر الانتجار – هذا كله مشترك بين الرجلين.

لكن ما يجمعهما بقوة، بعيداً عن هذه السمة السيرية الذاتية أو تلك، هو هذه الرغبة المجنونة في دخول روما منتصرين وفاتحين. هذه الرغبة لازمت فرويد مطولاً وبعمق، وهو الذي قرَّر الانتقال والعمل على طبوغرافية المدينة، ومراجعة كتب كثيرة تتحدث عن الموضوع. عبَّر، في رسالة إلى زوجته، عن رغبته في الإقامة معها هناك. وفكَّر حتى في ترك وظيفته كأستاذ لإنجاز هذا المشروع، لكن رحلة باتجاه روما عام 1897 توقفت، لأسباب مجهولة، على أبواب تراسمانيا (6). خضع فرويد لصوت داخلي يقول له: «حتى هنا، وليس أبعد من ذلك». هنيبعل، قبل ألفي سنة، كان قد سمع الصوت نفسه وتوقف في المكان

 <sup>4)</sup> حملقار برقا: قائد وسياسي قرطاجي، ووالد هنيبعل. قاد حملقار القوات القرطاجية في صقلية بين عامي 247 ق. م. – 241،
 إبان الحرب البونيقية الأولى. المترجم

<sup>5)</sup> الحروب البونية: حروب بين روما وقرطاجة بين 264 - 146 ق. م. المترجم

 <sup>6)</sup> دارت معركة بحيرة تراسمانيا بين قوات القرطاجيين بقيادة هنيبعل والقوات الرومانية بقيادة جايوس فلامينيوس ليبوس إبان
 الحرب البونية الثانية المترجم

من المؤكّد أن الرسائل إلى فليس تشهد على هذه العلاقة الغريبة مع روما، وكذلك أعماله. في تفسير الحلم، المدينة تلازم عدداً من أحلامه التي يفهم فرويد، حين تحليلها، أنها تخفي شيئاً عميقاً، لكنه هنا أيضاً يتوقف عند أبواب الدلالة. جاء يوم وتمّت فيه الرحلة أخيراً. يمكننا قراءة هذه الجملة الغريبة في ولادة التحليل النفسي بخصوص هذه الرحلة التي تمّت أخيراً، كتب: إن إتمامها كان «النقطة الأوج في الحياة – حياته» أي اعتراف هذا!

إن علاقة فرويد بإيطاليا عامة، وبروما بخاصة، تسهم في العُصاب الفرويدي. يؤكّد فرويد نفسه الأمر في رسالة إلى فليس: «توقي إلى روما هو توق عُصابي بعمق» (3/12/1897)، كتب ذلك وهو يتذكّر حماسه كطالب في الثانوية. في الحقيقة، يمكننا، وفق منطق الذكرى – الشاشة، أن نفترض أن فرويد، في الاقتراح الفرويدي لقراءة قصة هنيبعل، كان يريد إبراز فرضية ثأر الأب لإعطائه دوراً رئيساً في تفسير وجوده، في الوقت الذي يجب فيه البحث في مكان آخر، لأنه، في كل مرة يظهر فيها والده في عمله، كان يأتي غالباً في شكل الأب الخاصي، الأب المنافس، الأب الميت أو الأب الذي يجب إلغاؤه، وليس على شاكلة الأب الذي يُفتخر به. لما أصبح فرويد مشهوراً ومكرَّماً ومحترماً في العالم كله، كان مهتماً بالثأر لوالده، هذا إذا لم يكن الثأر لليهود الذين يتعرضون للسخرية، هذه هي الفرضية الجميلة، التي من الصحيح تمنيها سياسياً، لكنها تتناقض بشدة مع ما تبقى من الكتاب!

يقدِّم فرويد دائماً مفاتيح مغاليقه الأكثر إرتاجاً، دون أن يُدرِك ذلك. هكذا، يشير فرويد، في ملاحظة أضيف عام 1911 إلى تفسير الحلم، إلى أنه نشر التحليل الأنموذجي لحلم أوديبي مقنَّع... وهو يؤكِّد، مستشهداً برانك الذي يستشهد بدوره بتيت لايف، أن وحياً أخبر التاركونيين (سكان مدينة تاركوينيا في إيطاليا) أن السلطة في روما ستعود إلى «أول مَنْ يعطي قبلة إلى والدته» (IV, 447). وفق فرويد، يقدِّم حلم علاقة جنسية مع الوالدة علامة مناسبة على امتلاك الأرض الأم.

هكذا إذاً يمكن حل لغز هنيبعل، واستخلاص أن القراءة التي يقترحها فرويد لتماهيه مع البطل السامي الذي ينتقم لشرف القرطاجيين الذين أذلَّهم الرومان، كما حدث سابقاً مع والده اليهودي الدذي تعرَّض للإهانة من فييني مسيحي كاثوليكي (روماني إذاً)، تخفي تفسيراً آخر. فرويد كتب ذلك في هذا النص، لكنه سيكرِّره بانتظام في عمله: الأرض، هي الأم. إن غزو روما يعني، إذن، امتلاك الأرض - الأم: العودة إلى المدينة تعادل - في الحياة النفسية الفرويدية، المُعذَّبة برغبة محرَّمة دائمة أن يتزوّج أمه، والاتحاد معها. لهذه الأسباب، أمكن لفرويد أن يرغب في روما مدة طويلة، والدوران حولها عبر دراستها، والتخلي عن كل شيء من أجلها والإقامة فيها، لكنه لم يستطع الوصول إلى التغلغل فيها، وبقيت عصية أمام أن يدخلها، ومن ثمَّ لما تغلغل فيها، كان بإمكانه أن يكتب أن الأمر يتعلَّق بنقطة الأوج في حياته...

يُظهِر مشهد آخر من مرحلة الطفولة رواه فرويد، علاقة أخرى بالأب: كان فيه جاكوب أقل استيهاماً بوصف أباً يجب الثأر له، بعد أن كان هو نفسه قادراً على رد الهجوم المعادي للسامية، من أب خاص. علينا أن نحدِّد بأن المغامرة الأولى، التي قرِئت من منظور الأم التي يجب غزوها وليس الأب الذي يجب

الثأر له، تعيد إعطاء الأب مكانة تتناسب مع الرؤية الأوديبية لفرويد. إن كثرة صور الأب الخاصي، والأب الميت، والأب الذي يجب قتله، بدت أنها تتناقض مع هذه القصة الوحيدة لأب تعرَّض للإهانة وانتقم له ابنه. بدا الوالد في وضع يصل إلى الابن: إنه أب تعرَّض للإذلال والهجوم، وليست لديه أبداً أي رغبة في الانتقام، وهذه فرضية أظهرها فرويد نفسه كي يخفي الحقيقة الأوديبية لحياته النفسية.

حكم فرويد على هذه الحقيقة الأخرى بأنها جديرة بأن تدوَّن في ما يعدّه كتابه الأساسي، وهو الكتاب الذي كان يجب أن يُكسبه جائزة نوبل، والمال، واللوحات التذكارية، والتماثيل التكريمية، والشهرة العالمية، وتسجيل اسمه في تاريخ البشرية برفقة كوبرنيك وداروين، لكن أمامهم بخطوة، الكتاب الذي يعلن موت الفلسفة والقدرات الكاملة للتحليل النفسي، ويقسم البشرية إلى قسمين، بحيث إن ما قبل وما بعد لن يكون الشيء نفسه، الكتاب الذي احتاج إلى سنوات عدة حتى تنفد طبعته، لكنه يدفن خمسة وعشرين قرناً من الفلسفة الغربية، والخلاصة العلمية التي تمثل الانتقال إلى عالم جديد، وسينتج عنها وعشرين قرنا من الفلسفة الغربية، والخلاصة العلمية التي تمثل الانتقال إلى عالم جديد، وسينتج عنها السابعة أو الثامنة، غرفة والديه كي يقضي حاجة في الحمام الأسري، وسمع والده يقول بيدو أن هذه الملاحظة، التي تبدو عادية، قد جرحته كثيراً: «هذا الفتى لن يُصبح شيئاً مهماً أبداً» (255 – 274). الملاحظة، التي تبدو عادية، قد جرحته كثيراً: «هذا الفتى لن يُصبح شيئاً مهماً أبداً» (255 – 274). في أحلامي، وهي مرتبطة بانتظام مع تعداد إنجازاتي ونجاحاتي، كما لو أنني أريد القول: هل ترى، في أحلامي، وهي مرتبطة بانتظام مع تعداد إنجازاتي ونجاحاتي، كما لو أنني أريد القول: هل ترى، الفرويدية، أي الأوديبية، للأب في الأعمال الكاملة: التقى الأب المتعرض للإهانة مع الأب الذي يُهين؛ يتعلق الأمر، في الحالتين، بأب ممقوت.

الأب المخصي والأب الخاصي، ربما يكونان الأب نفسه الخاصي لأنه الأب المخصي، وفرويد يقدِّم والسدا بغيضاً، في الحالات كلها. الأب الذي لم يمتلك الشجاعة للرد على شتيمة معادية للسامية أظهر ضعفاً أمام الأقوياء، وأظهر قوة أمام الضعفاء، وفي هذه الحالة ابنه الذي يبول في حمام والديه، وكان قاصراً. ينحنى الأب أمام الشتيمة المعادية للسامية، لكنه يرفع الرأس في خصى طفله اليهودي.

نكتشف، في نقطة التقاطع بين هذين الحلمين، أن فرويد يبدو أقل رغبة في الانتقام للأب الذي لم يستطع الرد على استفزاز معاد للسامية، من الانتقام من الأب وإشارته الخاصية الجارحة له، الذي، منذ ريعان شبابه، يجري وراء الشهرة، والمال، وذيوع الصيت، والإشارات الخارجية للاعتراف الاجتماعي، التي تبدأ من اللقب المؤسساتي كأستاذ في الجامعة إلى جائزة نوبل، مروراً بمختلف الأوسمة الفخرية.

حين لا يكون أبوه خاصياً أو مخصياً، في تفسير الحلم، فإنه يكون ميتاً، كما يشهد على ذلك حلمان آخران. جاء أحد الحلمين في الليلة التي سبقت دفنه. إننا نرى، في رسائله إلى فليس، تفصيل انزلاق والده نحو العدم. لدى فرويد مشروع رؤية صديقه الغالي جداً، لكن طول احتضاره منعه عن ذلك. تروي رسائلة، في 3/6/1896، حالة القصور القلبي، وشلل المثانة وأعراضاً أخرى تثبت أن جاكوب يتجه نحو النهاية، بعمر واحد وثمانين عاماً.

تُظهِر رسالـة سابقة في (11/12/ 1893) مرض الأنفلونزا الذي تـرك والده، بعمر ثمانية وسبعين عامـاً، في حالـة ضعف شديد: لقد أصبح ظل نفسه. في نهايـة الشهر الثاني من عـام 1896، تسارعت الحركـة نحـو القبر: لحظات مـن الغموض، إرهاق، التهـاب الرئة، شلل معـوي (29/9/ 1896)، وتوجد علامـة أساسيـة، القرب من تاريخ مشؤوم ونذير نحس- نذكر بـأن فرويد كرَّس نفسه مع صديقه لنظرية غامضـة للتواريـخ، وتتابع الفصول والأرقام تفسِّر أننا يمكن أن نمـوت في هذا التاريـخ أكثر من غيره. يتحـدَّث فرويـد، في رسالة لاحقة (9/10/ 1896)، ببرودة عن إمكان زيارة صديقه في برلين: «إن حالة الرجل الهرم ستحدّ غالباً من إمكان مشاركتي إلى الحد الأدني.»

في الحقيقة، مات «الهرم» ليلة 23/ 10/ 1896، وكان عمر فرويد أربعين عاماً. تعليق أبي التحليل النفسي: «لقد بقي شجاعاً حتى النهاية، وكان رجلاً غير عادي في المجمل. في النهاية، أُصيب بنزيف سحائي، وزيادة في السُبات المترافق بحرارة لا تفسير لها، وبفرط حساسية وتشنج عضلي، ثم صحا ثانية دون حرارة. وفي اللحظة الأخيرة، حدث استسقاء رئوي تلاه موت، في واقع الأمر، سهل» (26/ 10/ 1896).

الأموات كلهم أشخاص شجعان... لكن ليس لدى فرويد، أو على الأقل ليس حينما يتعلق الأمر بوالده. تُظهر رسالة في السنة التالية (8/ 2/ 1897) فرويد من جديد كما هو وكأن الأزل لا يغيّره. كُرِّسَت حياته لتدمير الأب أو التقليل من قيمته. حدثت استراحة في أثناء الاحتضار، من باب الحد الأدنى من الحياء. لكن المعركة استؤنفت بحدة في بداية عام 1897: كان عليه، هذه المرة، أن يُطارِد بعنف جسد الأب الميت. هذه الجثة التي تتحلَّ، أخرجها فرويد من قبرها وهاجمها بشراسة: قدَّم فرويد، في رسالة إلى فليس، فرضية خالية من المعنى وهي أن والده يمكن أن يكون «فاسقاً» (المرجع السابق)، مسؤولاً عن الهستيريا التي أصابت ولداً آخر له، وبعض فتياته الأصغر سناً.

بدأت حينذاك هذه النظرية الغريبة للإغراء، التي سأعود إليها لاحقاً. نقول حالياً، وقبل أن نتتبًع التفصيل المرعب لهذا العُصاب الفرويدي، إنها تفترض سبباً جنسياً لحالات العُصاب، الذي يعود غالباً إلى صدمة نفسية في سن الشباب، أو في مرحلة الطفولة، وفي هذه الحالة تحرشات جنسية يقوم بها الوالد تجاه أطفاله. هكذا إذاً، يحوِّل فرويد جثة والده إلى فاسق يغتصب ذريته! هل يمكن لهنيبعل أن يرغب في الثأر لهذا النوع من الأب؟

هـل تجب الدهشة من أن سنة هـنه الرغبة الفرويدية الملحّة تجاه والده، الذي تحـوَّل إلى متحرِّش جنسي بأسرته، هي أيضاً سنة حلمين دخلا التاريخ بعنواني «هيلا» و«صعود السلم عارياً»، واللذين اعتمد عليهما في تكوين نظريته عن عقدة أوديب؟ 1897: سنـة التخلي عن الأبحاث العصبية وأطروحاته حول علـم النفس العلمي؛ 1897: السنة التي قرَّر فيها كتابة عمله تفسير الحلم. 1897: سنة البداية الرسمية لتحليلـه الذاتي؛ 1897: السنة التي انشغل فيها بشاهدة قبر والده. 1897 هي أيضاً، في النهاية، سنة رحلتـه إلـي إيطاليا وهي أيضاً سنة اكتشافه المزعوم لعقدة أوديب، بحسـب رسالته إلى فليس، المؤرِّخة في 15/ 12. موت الأب، هذا الحدث الذي قُدِّم بأنه الحدث الأكثر أهمية بين ما يحصل في حياة أي فرد، يشكّل، بصورة فعلية، لحظة مهمة في حياة طفل صغير مهووس بالاتحاد الجنسي مع والدته.

يُظهِر حلمان، مع الأب الميت، فرويد وهو يعيش بسلام مع والده الذي له حضور لطيف حين يتوقف عن تهديده. مات الهرم، جاكوب يعود في الليل ليتسلَّط على حلم ابنه. لنتجاوز التفصيلات. يلاحظ فرويد في هذا الحلم إعلاناً يقرأ عليه: «يُطلَب إلينا بلطف أن نغلق عيوننا»، أو/و: «عين واحدة». كان الابن قد اختار لرجله الهرم الجنازة الأقل تكلفة! لا مجال لدفع المال من أجل والده... هل سبب هذه الجنازات أنها ليست مكلفة؟ لم يكن الميت يحب المصروفات غير الضرورية، كما يشير فرويد... يرى الولد في حلمه نوعاً من الاتهام الذي توجهه الأسرة: في الحقيقة، إنها يمكن أن تنظر إلى هذا البخل الشديد بعين أخرى. يقترح المحلّل النفسي تفسيراً لحلمه: دعوة إلى إغلاق العينين، بعبارة أخرى، الحض على التسامح مع هذه الحركة غير المهمة لابنه.

حلم آخر: جاكوب مات مرة أخرى أيضاً. أُعيد بعث الرجل لسبب حلمي، وهو الذي كان قد كُره سابقاً بسبب جبنه أمام حركة معادية للسامية، وتحوّل إلى بطل للوحدة المجرية. كان الرجل الهرم جالساً، محاطاً بحضور كبير. كأنه في المجلس الوطني، ويبدو أنه يقوم بدور مهم، كحكيم يستمع إليه الجميع...

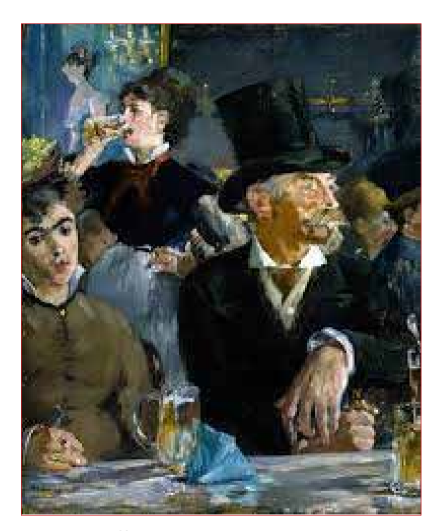
تفسير الابن: «إنني أتذكّر أنه كان يشبه، وهو على سرير الموت، غاريبالدي إلى حد كبير، وفرحت بأن هذا الوعد قد أصبح حقيقة بصورة فعلية» (IV, 476). الأب ميت، لكنه يستطيع، في الحلم، أن يكون بطلاً، وهو لم يعد يمثّل أي خطر على الابن الذي يتحوَّل نظره إلى الأم بعد أن أصبحت حرّة في النهاية».

لنقرأ التفسير: «الحلم هو تحقيق (مقنَّع) لرغبة (مكبوتة، مقموعة)» (IV, 196). ما الرغبة هنا؟ هـل الرغبة هي أن يكون الأب ميتاً، ميتاً بصورة فعلية؟ وأن يكون غاريبالدي حسب طريقته؟ وأن ينتصر كفاعل في الوحدة المجرية؟ وألَّا يكون واقفاً ومحاطاً، وفق تفسير الابن، ولا يستمر، بشكل واضح، في الوضع الذي أشار إليه هو، بعد سطور قليلة، وهو وضع والد من دون أحشاء؟ أو أيضاً، يستطيع والده أن يكون بطلاً، بالتأكيد، لكن بعد موته فقط؟ هذه هي فرضيتي...

لنوجز هذه النظرية: قُدِّم هذا الكتاب الضخم بوصفه كتاباً علمياً يرتكز على استبطان للسيرة الذاتية؛ يشكِّل التفسير الذاتي للحلم، وبعض مشاهد الطفولة الأخرى، التي عدَّها مؤلِّف العمل أساسية، التمرين الوحيد لمنهج قُدِّم بوصفه منهجاً تجريبياً؛ المضمون السيري الذاتي يتغلَّب على البراهين، بما في ذلك التفسيرات التي قُدِّمت كلها في تمجيد قائلها؛ يبدو الجزء التحليلي الذاتي المتمركز حول الذات أساسياً في التطورات التي يُزعم أنها سريرية وغنيّة؛ يتفوّق علم النفس الأدبي لمؤلِّف الكتاب على التحليل النفسي العلمي.

نضيف الآتي من أجل الاكتشافات المفيدة لسيرتنا النفسية: الرجل الذي يصوغ منهجاً، يُسمى التحليل النفسي، يعاني من مرض عُصابي شديد مع أعراض شديدة؛ الأحلام التي فسَّرها هو يقوم فيها بدور المحلِّل القاضي والفريق الخصم؛ تأتي الخلاصات من الاستحالة التقنية لإنتاج تحليل موضوعي؛ يُنتِج التحليل الذاتي حتماً تسويغاً ذاتياً، ويتجنّب بيت أفاعي الحياة النفسية.

تقود التقاطعات الكثيرة بين النصوص، والمراسلات، والتحليلات، والسير الذاتية، والأعمال الكاملة، نحو المصدر الأسود لهذا العُصاب النفسي لدى فرويد: حقد على والده الذي قُدِّم بوصفه كائناً يتعرَّض للإهانة، وهو يهين بدوره، وخاصياً، ولم تظهر عظمته قط إلَّا في موته؛ أمُّ مرغوب فيها، مشتهاة جنسياً، تتماهي مع الأرض − الأم التي هي روما، المدينة التي يطمح أن يتغلغل فيها، ولم يستطع، ثم انتهى إلى دخولها كي يعيش فيها أجمل يوم في حياته. هذا المرض ليس له اسم، وسيصبح تحت قلم فرويد عقدة أوديب التي سيجعل منها مرضاً كونياً في سبيل هدف واحد وهو ألَّا يعيش وحيداً معها. □



Manet, The Café-Concert ,1879



## فكرة التقدم

تأليف: فوانسيس سيدني ماوفت

ترجمة: علي عيسما داود

ف. س. مارفت: عالم تربوي ولد عام 1863 توفي عام 1943 في لنحن المملكة البريطانية المتحدة، في عام 1890 التحق بالخدمة ضمن سلك البورد التعليمي بصفة مفتش للمدارس وشغك هذا المنصب حتى 1924 ووصك بمنصبه هذا الى أعلى درجة بين صفوف المفتشين التربويين على المدارس في جميع أنحاء المملكة.

كان جُــل اهتمامــه في مجــال التاريخ ومنذ عام 1915 فصــاعداً أخــذ بتنظيم دورات ومحاضــرات للمُـدرسين والاساتذة وغيرهم.

انشغل محرر هذه المقالات، في خريف العام الماضي، بجمع الآراء التي يطرحها أشخاص مختلفون حول كلمة «تقدم».

في ظهيرة أحد أيام الأحد، حدث أنه كان يسير مع صديقين في أكسفورد، أحدهما أستاذ في الفلسفة والآخر سيدة. أعلن أستاذ الفلسفة أن التقدم البشري يجب أن يعني لديه زيادة المعرفة بالدرجة الأولى؛ جادل المحرر في أن زيادة القوة أكثر سمات التقدم تميزاً، لكن السيدة أضافت في الحال أن التقدم لديها عنى دائماً - ولا يمكن أن يعنى - إلا زيادة تقديرنا لإنسانية الآخرين.

يمكن للفكرتين الأولى والثانية، اللتين تنسقهما وتوجههما الفكرة الثالثة، أن تغطيا الموضوع كله، وهذه المادة مجرد تعليق عليها. ما يجب علينا مراعاته هو: متى وكيف ظهرت فكرة التقدم هذه، كشيء

<sup>•</sup> مترجم سوري.

واضح أن البحث يقدم المفهوم الكاثوليكي للتقدم؛ سنعمل، في الأعداد القادمة، على تقديم وجهات النظر الأخرى، الدينية وغير الدينية، لمفهوم التقدم.

عام يؤثر في البشرية ككل؟ متى ظهرت أول مرة في العالم، وإلى أي مدى تحققت في التاريخ، وإلى أي مدى ترشدنا وتمنحنا أملاً بالمستقبل؟ في خضم كارثة تبدو للوهلة الأولى أنها ضربة قاتلة للمثل الأعلى، يمتلك مثل هذا البحث أهمية خاصة، وقد يكون له بعض القيمة الدائمة.

الكلمات هي فكرة العصور، تبلورت أو بالأحرى تجسدت بروح تنمو باستمرار. كلمة «تقدم» مثل كلمة «إنسانية»، إحدى الكلمات الأكثر أهمية. إنها كلمة لاتينية (Progress)، لم تستخدم بمعناها التجريدي الحالي الا بعد دمج الرومان عالم البحر الأبيض المتوسط. إنها تحتوى فكراً يونانياً لخصته وطبقته العقول الرومانية.

فكّر مفكرون يونانيون كثر أوائل، أمثال زينوفانيس وإمبيدوكليس وأفلاط ون وأرسطو، وتحدثوا عن سيرورة ثابتة في الأشياء، بما في ذلك الإنسان نفسه، من أشكال دنيا إلى عليا؛ لكن الكاتب الأول الذي شرح الفكرة برؤية واسعة وملاحظة دقيقة وملموسة بما يكفي لتقديم رسم أولي، كان الشاعر الروماني العظيم الذي أرجع كل ما لديه إلى الإغريق، ومع ذلك أعطانا صورة أصلية لاتجاه العالم والمجتمع البشري التصاعدي. هو أيضاً، بقدر ما يمكن للمرء أن يكتشف، كان أول من استخدم كلمة "تقدم" بمعنى بحثنا. إن المقطع الموجود في لوكريتيوس في نهاية كتابه الخامس عن طبيعة الأشياء صحيح ورائع، ويتوقع كثيراً من الأفكار الجديرة بالاقتباس كاملة، وعلاقة الشاعر الوثيقة بشيشرون، المفكر اليوناني – الروماني الأنموذ جي، يعطى أفكاره وزناً أكبر بوصفها وثيقة تاريخية.

يبدأ بوصف الصراع من أجل الوجود الذي انقرضت فيه المخلوقات الأقل تكيّفاً، تلك التي أرادت إما القوة لحماية نفسها وإما وسائل تكييف نفسها مع حاجات الإنسان. لكن في هذه المرحلة، كان الإنسان مخلوقاً أقوى مما أصبح عليه فيما بعد. عاش مثل وحوش الحقل، وجهل الحراثة والنار والملابس والمنازل. لم يكن لديه قوانين أو حكومة أو زواج، وعلى الرغم من أنه لم يخشُ الظلام، إلا أنه خاف خطر الوحوش الشرسة الحقيقي. غالباً ما مات الرجال موتاً بائساً، لكن ليس بأعداد كبيرة في يوم واحد كما يموتون الآن بسبب معركة أو غرق باخرة.

تشهد المرحلة التالية الأكواخ والجلود والنار، التي ليَّنت أجسادهم، والزواج والأواصر الأسرية التي لطفت أمزجتهم. وبدأت القبائل في عقد معاهدات تحالف مع القبائل الأخرى.

نشاً الكلام من الحاجة التي تشعر بها جميع المخلوقات لممارسة قواها الطبيعية، وتماماً مثل العجل الدي ينطح قبل أن يبرز قرناه. بدأ الناس في تطبيق أصوات مختلفة للدلالة على أشياء مختلفة، تماماً كما تفعل الوحوش الغاشمة للتعبير عن مشاعر مختلفة، كما لا بد أن لاحظها الجميع في حالات الكلاب والخيول والطيور. لم يشرع أحد في اختراع الكلام.

ثم استمد النار أولاً من البرق واحتكاك الأشجار، والطبخ من تليين ونضج الأشياء بوساطة الشمس.

ثم اخترع بعض العباقرة أساليب حياة محسنة، وبناء المدن والملكية الخاصة في الأراضي والماشية. لكن الذهب أعطى القوة للأثرياء ودمّر الشعور بالرضا في السعادة البسيطة. يجب أن يكون الأمر كذلك دائماً كلما سمح الناس لأنفسهم بأن يصبحوا عبيداً للأشياء التي يجب أن تكون في خدمتهم وأدواتاً لهم.

بدؤوا يؤمنون بالآلهة ويعبدونها، لأنهم رأوا في الأحلام أشكالاً من القوة والجمال ما قبل البشر، وعدوها خالدة؛ ولما لاحظوا تغيّر الفصول وعجائب السماء، وضعوا آلهتهم هناك وخافوها عندما تكلموا في أثناء الرعد.

اكتشفوا المعادن في أثناء احتراق الغابات، ما تسبب في جريان الفلزات. جاء النحاس بنوعيه أولاً، وصُنفًا فوق الذهب والفضة. ثم حلّت المعادن محل الأيدي والأظافر والأسنان والهراوات التي كانت أقدم أسلحة الناس وأدواتهم. وتبع اكتشاف النسيج استخدام الحديد.

تعلم البذر والغرس والتطعيم من الطبيعة نفسها، وتدريجياً نقل زراعة التربة إلى أماكن أبعد وأبعد في أعلى التلال.

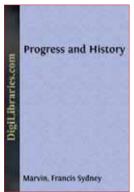
تعلم الناس الغناء من الطيور، والنفخ على الأنابيب من صفير الزفير عبر القصب، وهذه الألحان البسيطة أعطت قدراً من المرح الريفي كما تفعل الآن ألحاننا الأكثر إتقاناً.

بعد ذلك، في فقرة موجزة في النهاية، يعدد لوكريتيوس جميع الاكتشافات الرئيسة التي حققها الناس في هذه العملية التي امتدت طويلًا – السفن،

والزراعة، والمدن المحاطة بأسوار، والقوانين، والطرق، والملابس، والأغاني، والصور، والتماثيل، وكل ملذات الحياة - ويضيف: «لقد علمتُ ممارسة هذه الأشياء وتجربة العقل القلق، الناسَ تدريجياً وهم يتقدمون من نقطة إلى أخرى».

إنه أول تعريف واستخدام للكلمة في الأدب. إذا قبلناها على أنها عرض أنموذجي لوجهة النظر اليونانية الرومانية التي يراها رجل عبقري وبصيرة استثنائية في ذروة تلك الفترة، فثمة نقطتان أو ثلاث نقاط يجب أن تلفت انتباهنا. يفكر لوكريتيوس على نحو أساسي في التقدم في الفنون، ولاسيما الفنون بوصفها تؤثر في سعادة الإنسان. ولا يوجد ذكر للزيادة في المعرفة أو في الحب، كما هي الحال في المقطع الموازي الشهير في أنتيجون سوفوكليس، بل قوة الإنسان ومهارته هي التي أثارت إعجاب الشاعر، ولا سيما مهارته كما تظهر في الفنون. بالمقارنة مع ما سنراه من أقوال أنموذجية في أوقات لاحقة، إنها وجهة نظر خارج الموضوع. إن غياب الحب كعنصر من عناصر التقدم يحمل في طياته غياب فكرة الإنسانية. لا يوجد تصور هنا، ولا في أي مكان في الفكر الكلاسيكي قبل الرواقيين، لكائن عالمي أسهم في التقدم ويجب أن يشارك على نحو كامل في ثماره، لا نجد أي تلميح إلى إمكانات تقدم غير محدود.

على العكس من ذلك، إن الأخلاق تعني أنه يجب أن نحد من رغباتنا، ونبعد الأفكار المزعجة، ونعمل بجدية لمتعة هادئة وحصيفة بالأشياء الجيدة التي توفرها لنا المهارات المتقدمة. صحيح طبعاً، أنه يمكن العثور على الأفكار لدى الكتاب كأفراد، لا سيما لدى أفلاطون وأرسطو اللذين كيَّفا هذا الرأي إلى حدِّ كبير. ومع ذلك، لا يمكن التشكيك بأن لوكريتيوس هنا يمثل المزاج السائد لدى المفكرين في عصره. لقد بدؤوا في إدراك حقيقة التقدم البشري، لكنهم تصوروه، كما لو كان طبيعياً من النظرة الأولى، على وجه الخصوص في الجانب الخارجي، وفوق كل شيء، لم يكن لديهم تصور لإمكاناته غير النهائية.



حينما ننتقل إلى الأقوال الأنموذ جية للعصر العظيم التالي في التاريخ، يكون التناقض مذهلاً. فقد استوعبت العقيدة الكاثوليكية كثيراً مما كان ملائماً لها من الرواقيين، من أفلاطون وأرسطو، لكنها أضافت شيئاً جديداً إلى العالم، حباً عاطفياً ورغبة طاغية في التحسين الأخلاقي الشخصي. هذا واضح جداً لدى أعظم شخصيات العصور الوسطى، رجال مثل القديس برنارد والقديس فرنسيس، وهو يختلف تماماً عن أي شيء نعرفه في العالم من قبل، إلى درجة أن نجد التعامل معه بأنه سمة من سمات العصر مسوَّغاً. بالنسبة إلى بعض منا، في الواقع، سيظهر ذلك بوصفه العنصر الأهم في المفهوم العام للتقدم الذي نتتبعه، هكذا بدا لـ أوغوست كونت. من المقاطع التي لا تعد ولا تحصى التي يمكن اقتباسها من آباء وأطباء الكنيسة، يجب أن تكفي بضع كلمات من نيكولاس كوسا (1). لقد كان عالم لاهوت في أوائل القرن الخامس عشر، مخلصاً في إيمانه، إلا أنه حرص على تحسين نظام الكنيسة. بالنسبة إليه، اتخذ التقدم شكلاً روحانياً بالكامل. «أن تكون قادراً على فهم المزيد والمزيد من دون نهاية هو نوع الحكمة الأبدية... دع المرء يرغب في أن يفهم أفضل مما يفعل، وأن يحب أكثر مما يفعل، ولن يرضيه العالم كله».

هنا وجهة نظر مختلفة تماماً عن السابقة إلى درجة أننا نجد بعض الصعوبة في ملاءمتها مع مخطط الأشياء نفسه. ومع ذلك، كلاهما عنصر أساسي في الحضارة الغربية تطور بعمليات قوى مماثلة في العالم المتحضر، ودمجتهما اليونان وروما.

ينظر الإله الكاثوليكي إلى الداخل عندما يتحدث عن التقدم. يحتوي مفهومه عناصر الصلاحية الحقيقية والدائمة، التي تمتلئ بها مفاهيمنا الحالية. تتجه عيناه نحو المستقبل ولا حدود لرؤيته. وعلى الرغم من أن التقدم المتوخى يقع داخل روح الفرد المؤمن، إلا أنه يقوم على مبدأين أساسيين في المعرفة والحب، وكلاهما اجتماعي في الأساس. يمكن للمؤمن أن يعزل نفسه عن العالم ليطور طبيعته العليا، لكن المعرفة والحب اللذين يحملهما معه في وحدته هما في حدّ ذاتهما ثمرتا ذلك الجماع مع رفاقه، الذي نقطعه عنهم مؤقتاً في عزلة دينية حصرية.

ولا يجب أن ننسى أن العقيدة والانضباط الكاثوليكيين، على الرغم من أنهما يهدفان إلى كمال الفرد وليس العرق، تجسدا في منظمة حملت أبعد من الإمبراطورية الرومانية فكرة الحضارة الموحدة وقدمت لمفكرين كثر، مثل بوسويه (2) ودانتى، أول رسم تخطيطي لتقدم البشرية.

لكن كان واضحاً أن هذا البناء مؤقت، فإما من جانب المعتقد والممارسة الشخصية، وإما من جانب التنظيم الكنسي، مؤقت، أي، في حال كنا نبحث عن وحدة حقيقية في عقل البشرية، لأننا نحتاج إلى عقيدة، ومخطط للمعرفة، يمكن أن نجد لكل ما نكتشفه عن العالم وطبيعتنا مكانة فيه؛ نحن في حاجة إلى مبادئ عمل ترشدنا في الوصول إلى حالة من المجتمع أكثر انسجاماً مع معرفتنا بإمكانات العالم والطبيعة البشرية، مستوحاة من الحب البشري، حب الإنسان للإنسان ككائن يعيش مدى الحياة هنا والآن، في ظل

<sup>1)</sup> نيكو لاس كوسا (1401 - 1464) فيلسوف والاهوتي وقاض وعالم فلك ألماني.

<sup>2)</sup> جاك بنين بسوي (1627-1704) أسقف فرنسى و لاهوتى اشتهر بطقوسه وخطبه.

ظروف تتطلب تركيز المهارة والجهد لتحقيق الأفضل. إن كسر التوليفات الكاثوليكية القديمة الضيقة، لكن المثيرة للإعجاب في حدودها، حدث فيما نسميه النهضة والإصلاح؛ إن ربط توليفة جديدة هو مهمة جيلنا وأجيال كثيرة لاحقة. لا ينبغي التفكير في أن مثل هذا التغيير ينطوي على تدمير أي عنصر حيوي في فكرة التقدم المحرز فعلاً؛ إذا كان صحيحاً وحيوياً، فيجب أن يبقى في قيد الحياة. لكنها تنطوي على قبول حقيقة أن التقدم، أو الإنسانية، أو تطور الإله داخلنا - كيفما نفضل أن نسمي الأمر - هوشيء أكبر من أي منظمة واحدة أو أي مجموعة واحدة من العقائد المنسقة بعناية. يجب أن تنمو الحقيقة والجهاز الذي نكرسها فيه مع العقول البشرية التي تنتجها على نحو جماعي. الوحدة الجديدة هي نفسها تقدم.

يجب أن يمنعنا الثقة في مواجهة مثل هذا الاحتمال أن نلاحظ أنه عند كل خطوة من الظهور الأول لفكرة التقدم في العالم، كان استخدام الإنسان للكلمة يحمل معنى أكبر، وإن كان أحياناً أهداً في الأسلوب، كما هي الحال في الآونة الأخيرة، فهو يرتكز على نحو أفضل على حقائق الحياة والتاريخ. حدث هذا التقدم في تصوراتنا بعد عصر النهضة. في بداية القرن السابع عشر، لما استعيد فن وعلم العالم القديم، بدأت الكلمة وفكرة التقدم في مسار جديد من النشاط غير المسبوق. كانت الخطوط أقرب إلى خطوط ما قبل المسيحية منها إلى العالم الكاثوليكي، لكن لن يكون صحيحاً على الإطلاق أن نسميها وثنية. لما بدأ بيكون المسيحية منها إلى العالم الكاثوليكي، لكن لن يكون صحيحاً على الإطلاق أن نسميها وثنية. لما بدأ بيكون وديكارت في رفع صوت النوتة الحديثة للتقدم، فكرا، في المقام الأول، في التقدم في الفنون والعلوم، لكن استدعاء روح الإنسان عندئذ وهذا، ليس بمعنى النخبة، بناة الدولة الإغريقية، أو حكام الإمبراطورية الرومانية، لكن بمعنى البشرية كلها. هذا مسيحي، أو ربما ينبغي أن نقول، رواقية مسيحية. وهكذا يخبرنا ديكارت أنه "يتطلع إلى العلم لتزويدنا في النهاية بفن يجعلنا أسياد الطبيعة وملّا كها... وهذا ليس فقط من أجل الاستمتاع بالأشياء الجيدة في العالم بسهولة، بل على نحو أساسي من أجل الحفاظ على صحة الإنسان وتحسينها، وهما أساس كل الخيارات الأخرى ووسيلة تقوية الروح نفسها". المهم أن تُستخدَم كلمتا «التقدم والإنسانية» بمعناهما الحديث جنباً إلى جنب. والكلمة الأخيرة هي الأساس والمثل الأعلى للكلمة الأولى.

لكن الشيء الجديد الذي ظهر للعالم في هذه المرحلة، الذي يعطي دفعة جديدة ومحتوى لفكرة التقدم، هو تطور العلم. لقد أسسه الإغريق، وكما سنرى لاحقاً، فقد كانت استعادة الخيط اليوناني ما أعطى أصحاب الأفكار الحديثة مفتاح الحل. لكن ما من أحد قبل القرن السادس عشر، قبل العجائب التي كشفها تلسكوب غاليليووربطها بعبقرية نيوتن التركيبية، كان بإمكانه أن يتصور رؤى التجديد البشري في العلم مصباح رواد القرن السابع عشر، وإنجيل القرن الثامن عشر.

ننتقل إلى القرن الثامن عشر، وعلى نحو أساسي إلى مدرسة المفكرين المسماة «الفلاسفة» في فرنسا، للحصول على البيان الأكمل والأكثر حماسة للتقدم بوصفه إنجيلاً. إنها، بالطبع، أوروبية، كما كانت التطورات الفكرية العظيمة كلها؛ والمفكرون الألمان، والإنجليز أيضاً، يقفون مع الفرنسيين في الطليعة. من وجهات نظر مختلفة، فكر كانط وهيردر خارج السرب ربما على نحو أكثر شمولية من أي شخص آخر في ذلك الوقت؛ لكن الفرنسيين آمنوا بذلك كأمة، وكانوا على استعداد للمخاطرة بحيواتهم

وأرواحهم في سبيل إيمانهم. وهكذا أعلن تورغوت، قبل الثورة، أن «الكتلة الكلية للجنس البشري تسير باستمرار، وإن كان ذلك ببطء أحياناً، إلى الكمال المتزايد باستمرار».

وكوندوسيه، في خضم الثورة، بينما هو نفسه تحت حظرها، رسم صورة «الجنس البشري، متحرراً من قيودها، وسار بخطى ثابتة على طريق الحقيقة والفضيلة والسعادة».

ها هوذا الإنجيل في أنقى صوره وأبسط صوره، وحينما نميل إلى الاعتقاد بأن الجرائم والفشل الجزئي للثورة يشوهان مبادئها، يجدر بنا أن نتذكر أن المرء الذي آمن بها على نحو أكثر منهجية، أوضح إيمانه، بهدوء وثقة تامين وهو يرقد تحت حكم الإعدام الصادر عن محكمة ثورية.

إذا كان هـذا الحماس جنوناً، فقد نتمنى جميعاً أن نُصاب بهذا الجنون. الخط الحقيقي للنقد مختلف. في الشورة، كما كانت الحال قبل في النهضة، لم يستطع قادة الحركة الجديدة رؤية كل ديونهم للماضي. مثل النهضة، أضفوا الطابع المثالي على بعض السمات في العصور القديمة الكلاسيكية، لكنهم لم يكتسبوا بعد فكرة الاستمرارية التاريخية؛ وقبل كل شيء، لم يدركوا قيمة التطور الديني في العصور الوسطى. لقد تُرك ذلك للقرن التاسع عشر ولنا، نحن ورثته، أن نتابع المهمة الأسمى المتمثلة في رؤية الأشياء بثبات ورؤيتها كاملة.

لأنه على الرغم من الاسهامات الكبيرة للنهضة في التقدم وفكرة التقدم، ولا سيما بمنشآتها العلمية، لا يمكن إنكار أن التحيز قد وسم مسار الحضارة الغربية التي عانت منذ ذلك الحين، والآن واجبنا الملح أن نصححه. يمكن تحديد جانبين في هذا. الوحدة الدولية القديمة التي حققتها روما، ظاهرياً، على الأقل، في عالم البحر الأبيض المتوسط، التي وسعتها الكنيسة الكاثوليكية وعمقتها، وفُكّكت لصالح نظام سيادة دول مستقلة تتحكم في الدِّين وتؤثر في التعليم في خطوط محسوبة لتقوية القوى الوطنية وحدها. حتى إنهم اعتقدوا، في كل حال، أن مصالح هذه الدول المستقلة متنافسة أكثر منها تعاونية. ضربت الثورة نغمة الارتباط البشري بوضوح كاف، لكننا لم نتعلم بعد أن نضبط نغماتنا الأخرى وفقاً لها. كان الضعف الآخر، وربما الأكثر جوهرية، لتقليد النهضة، هو الضغط الذي وضعته على الجانب الخارجي للتقدم المادي والميكانيكي. فمن ناحية، كان الجانب الروحي للحياة يميل إلى أن يُحَدّد بنظام الفكر والانضباط الذي جرى تعطيله بوقاحة. ومن ناحية أخرى، جلب التقدم الجديد في العلم سريعاً بعده نمواً مماثلاً في الثروة والاختراعات الميكانيكية ووسائل الراحة المادية. وقد أُعيقت روح الإنسان في ذلك الوقت وخُنق نصفها بسبب منتجاتها هي نفسها.

تبدو الحرب الحالية لكثيرين منا هي الكفاح الأسمى في طبيعتنا الطيبة لكسب السيادة على هذه العوائق، والحرية لنموها الصحيح.

الآن، إذا كان هذا التحليل في أي مكان قريب من الحقيقة، فالواضح أن مهمتنا للمستقبل هي واحدة من التوليف على خطوط التقدم الاجتماعي. المعرفة، والقوة، والثروة، وزيادة المهارة، وزيادة الصحة لنا جميعاً في مقياس متزايد. يخبرنا السيد كلتون بروك في بحثله أننا قد نكون قادرين بممارسة الإرادة على تحقيق حتى نهضة جديدة في الفن. لكننا بالتأكيد لا نمتلك حتى الآن هذه الأشياء موزعة على نحو عادل أو في انسجام عقلى.

لـذا فـإن العلاقة بين التقدم كما نتخيلـه الآن، والوحدة، سواء في أنفسنا أم فـي المجتمع ككل، تغدو واضحة. في كل لحظة من اللحظات العظيمة السابقة في تاريخ الغرب، جرى تأمين التطور بالتركيز على جانب واحد في طبيعتنا على حسـاب البقية. أضاءت رؤى البشرية في التقـدم المشترك على المفكرين الأفـراد: إمبراطـور روماني، معلـم كاثوليكي، نبي ثوري. لكـن الشيء الذي تحقق كان مـن جانب واحد، والتصحيح المطلـوب أعطته حركـة أخرى من جانب واحد أيضاً. يكمـن الأمل الأعظم فـي يومنا هذا في حقيقـة أنه في جميع ميادين الحيـاة، في الحكومة وفـي الفلسفة أيضاً، في العلـوم كما في الإصلاح الاجتماعي، في الدين والسياسة الدولية، يسعى الناس الآن بعزم إلى ربط هذه الخيوط معاً.

لا توجد معارضة ضرورية بين القوى المتنافسة أدت في كثير من الأحيان إلى الصراع. في جميع خلافاتنا، يمكن الوصول إلى الانسجام، وغالباً ما يجري الوصول إليه بالصبر والمعرفة والإرادة الطيبة. والإرادة الطيبة تعني هنا الاستعداد لتقديم القضية المعينة إلى تحكيم الصالح العام. لقد جرى طرح السؤال الدولي كاملاً في هذه الأيام إلى درجة أنه سيكون من غير الضروري مناقشته هنا. الأخلاق واضحة، والحالات الوفيرة، في جميع أنحاء العالم، توضح حقيقة أن الأمم المنظمة جيداً لا تحتوي في ذاتها ما يتعارض مع المثل الأعلى للسلام الدولي. ولا الصراع الشامل الثابت رأس المال والعمل أقل قابلية للمصالحة حقاً، لأن العاملين في المشكلة، في هذه الحالة، ضروريان أيضاً للتقدم الاجتماعي، ولن ندخل في الحلول العملية المختلفة – التعاون، الشراكة، واشتراكية الدولة الجزئية، وغيرها – التي جرى اقتراحها لمشكلة لا يعتقد أحد أنها غير قابلة للحل. إن الصراع في أرواحنا بين أشياء المادة والمعنى وحياة الروح، وثيق الصلة أكثر بالحجة الحالية، لأنه في النهاية يجب حل هذا، إن لم يكن في كل عقل ففي العقل المهيمن في أوروبا، قبل أن تُسوَّى الأسئلة الأكثر عملية عموماً. الانسجام هنا هو أصل الفكرة السليمة للتقدم.

في البحث التفصيلي لهذه المسألة، نرى إلى أي مدى تدعم التطورات الأخيرة في العلوم والفلسفة الخط المقترح هنا للتوفيق بين النزاعات وإرساء مفهوم أقوى وأكثر تماسكاً لما يمكن أن نسعى إليه بوصف تقدماً. لأن الاهتمام بكلّ من العلم والفلسفة يتركز أكثر فأكثر على معنى الحياة في ذاتها، التي يقاربها العلم بما يصاحبها فيزيائياً، والفلسفة من وجهة نظر الوعي. وبينما كان العلم يحلل خصائص الكائن الحي، تجد الفلسفة في وعينا فقط ذلك العنصر في الرابطة مع الآخرين، الذي يحتاج إليه أي مفهوم عضوي للتقدم. يخبرنا الفيلسوف أن التقدم الوحيد الذي يمكننا التأكد منه هو التقدم في وعينا، الذي يصبح أكثر امتلاء ومعرفة واجتماعياً مع مرور الوقت. ويخبرنا أن هذا يجب أن يستمر، على الرغم من عواصف العاطفة والطبيعة التي يمكن أن تهب علينا.

على مثل هذا الأساس الراسخ سنبني إيماننا جميعاً بسرور. لا يمكن لأي وحدة أن تكون كاملة إلا تلك التي نحققها في أرواحنا، ولا يمكن الاعتماد على أي تقدم إلا ما يمكننا معرفته داخل وعينا ويمكن أن نطوره بوعينا وقوانا الذاتية. لكن، لا يمكننا أن نرتاح في هذا. نحن ملزمون بالبحث خارج وعينا عن بعض المطابقات الموضوعية مع ذلك التقدم الذي تتوق إليه طبيعتنا؛ ويقدم التاريخ الدليل. من التاريخ نشتق الفكرة الأولى والأدلة المتراكمة على حقيقة التقدم الواقعية. رسم لوكريتيوس الأول هو في الحقيقة ملخصه للتاريخ الاجتماعي حتى تلك النقطة. امتلك المفكر الكاثوليكي مجالاً أوسع. كان قادراً على أن يرى أن

مجمل الحضارة اليونانية الرومانية، من وجهة نظره، كان تحضيراً للكنيسة التي كانت تهتم بالحياة الروحية للإنسان في أثناء وجوده على الأرض. وفي المرحلة التالية، التي نعيش فيها الآن، نرى جميع اهتمامات الحياة تعود مرة أخرى إلى كمال التقدم البشري، ويمكننا تتبع ذلك الكائن الكامل، والعمل ببطء، لكن على نحو لا لبس فيه إلى حالة أعلى، خارجنا في العالم، وداخل وعينا أيضاً، وهو على استعداد للتوسع إذا أعطيناه مدى.

على مثل هذه الخطوط يمكن أن نرسم الجانب التاريخي للتقدم الذي يقوم عليه الجانب الشخصي؛ ومن الأهمية بمكان إبقاء الجانبين أمامنا على نحو متزامن، لأن الاعتماد على الامتلاء المتزايد في الحياة الفردية في إهمال التطور الاجتماعي يُرجَّح أن يفرغ تلك الحياة نفسها من محتواها الحقيقي، ويترك الرؤية - المتمحورة حول الذات منغمسة بالتأمل في بعض الكمال المثالي داخل نفسه، في حين أن العالم خارجه الذي يستمد منه مفاهيمه في النهاية، يكدح ويعاني من نقص تلك العناصر التي هو قادر على توفيرها على نحو أفضل.

نأمل في أن نقدم لاحقاً بعض الأدلة على الواقع الملموس للتقدم، وعلى الميل إلى مزيد من التماسك والنقاء في المثالية نفسها أيضاً. سيكون جمع الأدلة سهالًا؛ لم يجر التطرق إلى بعض جوانب الحياة على الإطلاق. عولج الجانبان الجماعي والفكرى كلاهما في هذا البحث وفي كتاب «وحدة الحضارة الغربية». لكن، إذا أجرينا مسحنا على مساحة كافية، ولاسيما في أيامنا هذه، فإن استنتاجنا بشأن التقدم المحرز في الرفاهين المادي والمعنوي للبشرية، لن يكون أقل تأكيداً. فمتوسط حياتنا أطول ويستمر في الإستطالة، ولا شك في أنهم يقضون معاناة جسدية أقل بكثير مما كان عليه الحال عموماً في أي فترة سابقة. نحن ملزمون بإعطاء أهمية كاملة لهذا الأمر، لكننا نأسف بحق للتأثير القاتل للكدح الرتيب والميكانيكي الواقع على جزء كبير من السكان. حتى بالنسبة إلى هؤلاء، فإن فرص الحصول على حياة حرة وتحسينها تتضخم على نحو مذهل. إننا نتأوه ونغضب مما لا يزال يتعين علينا عمله بسبب الحجم غير المسبوق لمجموعات السكان الصناعية الحديثة التي يتعين علينا التعامل معها. لكننا نعرف في بعض الأمور بكل تأكيد ما نريده، ونحن الآن مقتنعون جميعاً مع جون ستيوارت ميل أن العلاج في أيدينا، «أن جميع المصادر العظيمة للمعاناة الإنسانية هي إلى حد كبير، وكثير منها بالكامل، يمكن التغلب عليها بالعناية والجهد البشري». ربما تكون هذه القناعة هي الخطوة الأعظم في كل ما كسبناه. في الأخلاق، تثار بعض الأسئلة ذات الصلة والضرورية في بحث آخر، لكن التقدم العام سيكون موضع شك قلة قليلة ممن أتيحت لهم الفرصة لمقارنة الأدلة بأي حالة أخلاقية سابقة، لنقل في العصور الوسطى، أو في العصر الإليزابيثي - تاج النهضة في إنكلترا - مع حالنا في الوقت الحاضر. إن التقدم الكبير في الأخلاق، الذي سيكون بذاته كافياً لتسويغ أطروحتنا، هو زيادة الوعى والالتزام ب «الصالح المشترك»، هذا المفهوم الذي يرى الحكومة، التي تزداد تنظيماً على نحو متزايد، الإنجاز العملي الأكثر لفتاً للانتباه، له عيبه في انتشار ما نشعر به بأنه «ابتذال» مذل، لكن التوازن العام هو في الغالب إلى جانب الخير. وفي كل هذه المناقشات، نميل إلى إعطاء وزن ضئيل جداً للتغيير الذي أحدثه العالم الجديد، ولا سيما الولايات المتحدة. في مسائل الرخاء الشخصي والمستوى العام العالي في الكفاءة الفكرية والأخلاقية، إن ما تحقق هناك يفوق قدراً كبيراً من عيوب عالمنا القديم عندما نصل إلى وضع ميزانية عامة للعالم.

سيتبين تالياً أننا نرفض تماماً عقيدة «وهم التقدم» بحسبانها خدعة ضرورية للعمل التقدمي. التقدم حقيقة بالإضافة إلى أنه مثالي، والمثالي، على الرغم من أنه ينبع من واقع موضوعي، يأتي دائماً قبله. هذة هي الحال مع كل أنشطة الإنسان عندما يتعلق الأمر بممتلكاته. في العلم، كان لديه دائماً فكرة مثالية عن معرفة أكثر كمالاً قبله، على الرغم من أنه أصبح علمياً بالتجربة. في الفن، يسعى دائماً إلى إضفاء المثالية على الأشياء الجديدة، على الرغم من أنه يصبح أولاً فناناً من المتعة العفوية الخالصة للتعبير عما في على الأشياء المتعمد للمثل الأعلى في المستقبل، ومعرفة المدى الذي سيأخذنا إليه وما إذا كنا نسير في الاتجاه الصحيح، هو مرحلة متأخرة. فيما يتعلق بالتقدم، وهو أكبر مثال عام يمكن أن يؤثر في عمل الإنسان، لم يُجلب البشر ككل للسيطرة على المفهوم، كما لم يُوسَّع إلى أقصى حدِّ إلا مؤخراً. كان واقفاً، مرتبكاً إلى حدّ ما، منبهراً إلى حدّ ما، قبلها، عندما جاءت الحرب فجأة، مثل كسوف الشمس، وأظلمت مرتبكاً إلى حدّ ما، منبهراً إلى حدّ ما، قبلها، عندما جاءت الحرب فجأة، مثل كسوف الشمس، وأظلمت المنظر. لكن كسوفاً اكتُشف في وقت لا يقدر بثمن لدراسة بعض مشكلات طبيعة الشمس والضوء نفسه.

أحد أشد نقاد أنبياء تقدم أواسط العصر الفيكتوري، الدكتور جون غروت، عمل جيداً في فك الارتباط بالعنصر المثالي المتأصل في كل عقيدة سليمة للتقدم كدليل للسلوك. لقد أخذ نظرية التقدم الحتمي المستمر في الشؤون الإنسانية، وأوضح كيف أن هذا في حد ذاته قد يؤدي إلى إضعاف الإرادة، التي عليها وحدها، في نظره، يعتمد التقدم بالمعنى الصحيح. وأخذ النظرية الميكانيكية للنفعية وأخضعها لتحليل مماثل. لا يمكننا تقييم التقدم بحسبانه زيادة في مجموع كلى للسعادة. هذا غير قادر على الحساب، وإذا كنا نهدف إليه على نحو مباشر، فمن المحتمل أن نفقد الأشياء العليا التي يعتمد عليها، التي يمكن جعلها أهدافاً لذلك الكفاح المباشر الضروري للتقدم. لقد انتقل تحليل الدكتور غروت منذ فترة طويلة إلى التدريس الفلسفي في الوقت الحاض، لكنه يستحق القراءة دائماً بسبب تفكيره الجديد والقوي، والطريقة التي يبني بها موقعه دون إنكار قوة إسهامات أولئك الذين ينتقدهم. يبدو لنا أن الحقيقة الكاملة في هذه المسألة تنطوي على حصة أكبر من العنصر التاريخي مما يسمح به الدكتور غروت صراحة. نحن نمنح الضرورة القصوى لمثل مثالي للتقدم ومراجعته وتنقيته وتقويته باستمرار. لكن في تشكيلها، يجب أن نتتبع أكثر مما يفعل في القوى الجماعية للبشرية كما عُبِّر عنها في التاريخ. لقد أعطتنا هذه المثالية وستنقلنا نحوها بقوة أكبر من، وبمعنى ما مستقلة عن، أي إرادة فردية. هذه هي الحقيقة الأساسية لعلم الاجتماع، وهي واضحة إذا أخذنا في الحسبان كيف أننا جميعاً مضطرون في أمور التجربة اليومية إلى بعض القوى الاجتماعية وليس أنفسنا، كما هي الحال، في سبيل المثال، في أعمال تميل إلى الحفاظ على الأسرة أو في أزمة وطنية مثل الحرب. هذه الإرادة العامة، بالطبع، ليست مستقلة عن جميع الإرادات المعنية، لكنها تعمل على نحو أو آخر كقوة خارجية قاهرة في الحالة الفردية. علاوة على ذلك، إن ذواتنا مركبة بوصفها كليات، وأجزاء منا نشطة في تشكيل الإرادة العامة، وأجزاء ترضخ، وأجزاء تهيمن. وتالياً من الواضح أن الميل العام للتقدم لدى البشر يمكن أن يكون راسخاً، كما نعتقد، ومع ذلك يستمر في طرائق قادرة على التباين غير النهائي وبسرعة مختلفة جداً. لنفترض أننا جميعاً ننتقل إلى الأمام بوساطة تيار قوى لا يقاوم. يمكن أن نوحد قوتنا ومهارتنا ونحقق الفائدة القصوى من القوى المحيطة. هذا يعمل ويوجه نحو الهدف المختار. أو قد نرتاح على مجاديفنا ونترك التيار يأخذنا حيث يشاء. هذا هو الانجراف، ونحن بالتأكيد سنواصل العمل في مكان ما؛ لكننا ربما نكون مصابين بكدمات شديدة أو حتى غرق في هذه العملية، وفي أي حال، لم نسهم بأي شيء في التقدم. حتى إن قلة قد تفقد قوتها في محاولة العمل على نحو عكسي ضد التيار. يبدو أننا وصلنا إلى نقطة في التاريخ إذ للمرة الأولى ندرك موقفنا حقاً، والمشكلة الآن ممكنة وملحة أن نحدد الهدف بوضوح وعلى نحو جماعي وجمع جهودنا المشتركة لتحقيقه.

إذا كان الأمر كذلك، فقد يُعتقد أن لعمل التوليف قيمة عملية أعلى في الوقت الحالي من التحليل الـذي ساد الفكر الأوروبي إبان الأربعين أو الخمسين عاماً الماضية. في الجزء الأول من القرن التاسع عشر، تشكلت الأفكار التكوينية العظيمة التي كانت تجمع الحجم والحماس في أثناء الفترة الثورية في أنظمة كاملة للحقيقة الدينية والفلسفية - كانط وهيجل وسبنسر وكونت. تلتها فترة من النقد لم تترك أياً منها سليمة، لكنها من ناحية أخرى أنتجت مجموعة من التناقضات والتخصصات المربكة للغاية حتى الميئوس منها بالنسبة إلى العقل، العام وحجبت الاتفاقيات الأكثر أهمية وعمقاً، التي كانت تنمو طوال الوقت تحتها. توجد الآن أدلة كثيرة على وجود رد فعل تجاه الوحدة والبناء من النوع الواسع والصلب. ليس في حال من الأحوال صياغة مثل هذه مرغوبة أكثر من فكرة التقدم نفسها. هل يجب أن نقول إنه لا يوجد شيء مثل تقدم شامل مستمر، بل مجرد تقدم في فروع محددة في الفكر والنشاط، التقدم في العلوم أو في فنون محددة، التقدم الاجتماعي، التقدم الفيزيائي، التقدم في التعليم الشعبي وما شابه ذلك، لكن أن يتطابق أي فرعين أو أكثر من حين إلى آخر فذلك بالمصادفة، لأننا حينما نعمل على أحد الفروع لا يمكننا، وينبغى ألا نفكر في العمل عليها جميعاً؟ وهذا بلا شك رأى سائد، ونأمل أن تغيره الأشياء الواردة في هذا البحث. مدرسة أخرى من المفكرين النقديين، تقارب السؤال من وجهة نظر الهدف النهائي للفعل، تسأل ما هو الشيء الوحيد الذي يجب متابعة جميع الأشياء الأخرى بوصفها وسائل له؟ هل زيادة المعرفة هي الخير المطلق أو زيادة السعادة ؟ أو إذا كان ذلك زيادة في الحب، فهل ما نحبه غير مبال؟ بضع كلمات حول هذا يمكن أن تكون خاتمة مناسبة لهذا البحث.

إن مهمة البشرية، وكل واحد منا بقدر ما هو قادر على الدخول فيه، هو الجمع بين هذه الجوانب المختلفة للتميـز البشـري، ورؤيتها أجزاء من مثال واحد والعمل على مقاربته. هذا النهج هو التقدم، وإذا قلت «تقدم ماذا ولأي غرض»، فإن الإجابة لا يمكن إلا أن تكون، تقـدم البشرية، والغاية مزيد من التقدم. يمكن أن يشيـر بعضهـم إلى هذه النقطة من وجهة نظـر يكون التقدم فيها مرتبطاً بغير النهائي، بشيء ما لم يُذكر في التاريخ؛ لكن، مهما كانت وجهة نظرنا في المشكلـة المتعالية، فمن الأهمية بمكان أن ندرك جميعاً أننا قدمنا في العملية الفعلية للزمن، في التاريخ الملموس، تطور الإنسانية، نمواً من حالة دنيا إلى حالة عليا في الوجود، يمكن أن تُدرك بالتمام والكمال في الوعي الفردي، المستيقظ والمنغمس في قضايا المجتمع، لكن أيضـاً يمكن تتبعه بوضوح في أفعال البشر ككل. وحينما ننتقل إلى عكس هذه الحقيقة ونطبق هذا الأنموذج الذي أظهرناه على أنه مسار الإدراك، كدافع حاكم في حيواتنا، فمن الضروري أكثر أن نسعى باستمرار إلى الذي أظهرناه على أنه مسار الإدراك، كدافع حاكم في حيواتنا، فمن الضروري أكثر أن نسعى باستمرار إلى

الحفاظ على الكل، وعدم حسبان المعرفة أو القوة أو الجمال أو حتى الحب شيئاً أسمى وكل الغايات الأخرى مجرد وسيلة. فالغاية إنسان أكثر كمالاً طوّره تحسين البشرية كلها.

يشمل هذا المفهوم جميع الجوانب المنفصلة لطبيعتنا، كل منها في مكانها، وكل منها من زاويته الأسمى. الحب والمعرفة لا ينفصلان وأساسيان، الحرية والسعادة شرطان أساسيان للنمو الصحي، تطورت الشخصية بتطور الشخصية الأكبر التي نعيش فيها وننمو فيها جميعاً. هذه الشخصية الأعظم هي في أعلى مستوياتها فوقنا بما لا يقاس، وليست لها حدود زمنية قابلة للتعيين أو في القدرة على المعرفة أو الحب أو الاستمتاع. لا يمكننا أن نعين أصلها في أي نقطة معروفة في ولادة الكواكب، ولا يبدو أن تبريد شمسنا ولا كل الشموس يضع أي حد في خيالنا للكشف المستمر عن حياة مثل حياتنا. على الرغم من أن هذا غير محدود عملياً، إلا أن أنموذج الطبيعة البشرية يكشف لنا على نحو ملموس في أنواع لا حصر لها من الخير والحقيقة والجمال التي يمكن أن نعرفها ونحبها ونحاكيها. إنه مفتوح للجميع لدراسة سمات هذا الأنموذج في سجلات ورسوم الماضي؛ بالنظر إلى معظم الناس يجري الكشف عنها في بعض رفاق الكائنات المعروفة في الحياة. من هذه، الأرواح البشرية التي تجسد كفاح الماضي وآماله في بعض رفاق الكائنات المعروفة في الحياة. من هذه، الأرواح البشرية التي تجسد كفاح الماضي وآماله

ثمة فقرة شهيرة ورائعة في مطهّر دانتي يفسرها المعلقون الكاثوليك بمصطلحات مقدسة؛ لكن يمكننا أن نطبقها بالمعنى الأوسع لتقدم روح الإنسان باتجاه المثال الأعلى. يحدث ذلك في تلك النقطة الحاسمة حيث يترك الشاعر الصاعد حلقات التوبة الحزينة ليصل إلى المناطق العليا في الضوء المتنامي.

«ولما وصلنا إلى هناك، إلى الدرجة الأولى، كانت من الرخام الأبيض، مصقولة إلى درجة أنني أستطيع أن أرى نفسي كما أنا، والثانية، كانت داكنة اللون، حجراً قوياً، متشققاً بالطول والعرض. والثالثة فوقها كانت من رخام سماقي متقد، أحمر مثل دم الوريد».

فوق هذه كان ملاك الرب جالساً على العتبة، يبرق مثل ماسة.

في أعلى الدرجات الثلاث قادني سيدي بإرادة طيبة ثم قال: «استعطفه بتواضع أن يفتح الباب».

على هذا النحو، إن الطريق الذي يجب أن يسلكه الإنسان ليس تقدماً سهلاً. لكنه ينهض طوال الوقت وينهض على درجات من ماضيه. يرى فيها صورته منعكسة فيها، ويرى أيضاً العيوب العميقة في طبيعته، والسطح الخشن لمساره عبر الزمن. الخطوة الأخيرة، التي يشوبها دمه، تتيح له الوصول إلى مسكن أعلى، ثابتاً ومشرقاً ويقود إلى أعلى. لكنه لا ينفتح إلا بعد صعود طويل، ولروح الإنسان الذي عمل بأمانة، بحب لرفاقه وقادته، واحترام للقوانين التي تحكم العالم وتحكمه أيضاً. □

|   |     | 100 | J 1 |
|---|-----|-----|-----|
| _ | `J- |     | _ , |



Manet, le petit lange, 1861



# الطفك والموت

تأليف: كريستيات أوليفييم

ترجمة: عبلة العطّار

كريســـتيان أولييفم: كاتبة ومحللة نفسية من مواليد 1938، هي واحدة من أهم الذين توسعوا في دراسة التحليك النفسي وربط خصوصية علاقة الابن والبنت بالأم دون المرور بعقدة أوديب. أهم كتاباتها: أطفاك حوكاست.

#### لماذا نعالج في هذا الكتاب موضوع الموت وعلاقة الطفل به؟

لأن الموت يثير الرفض عينه الذي يثيره العنف في الشرح والتعليل، ولأن الموت يشكل جزءاً من سلسلة الأحداث العنيفة الحاصلة في حياة الطفل التي يجهد الأهل لجعل طفلهم في منأى عنها ...

يتخيل أغلب الأهل أن واقعة الموت، إن حصلت ولم يعرف بها أحدٌ وظلت سراً وطيَّ الكتمان، لن تؤثر في حياة الطفل مستقبلاً، إنما يجهلون تمام الجهل أن طفلهم سيدرك باللاوعي أن ذويه يعيشون حزناً ما ويتجنبون تعليل السبب، فهو بدوره لن يسألهم طالما يخفون الأمر عنه كي لا يسيئوا إليه إن أخبروه، في سبيل المثال، أن جدَّه العزيز قد توفي.

يخاف الطفل من هذا السرّ الذي يحوم في المنزل دون أن يتجرَّأ على الاستفسار من الذين يكتمونه، فيتوقف هنا منطق المعرفة لدى الطفل في مثل تلك الحالات، ليتعلم أن من الأفضل له ألا يفكر بدل السؤال عن أشياء قد تكون معرفتها خطرة ومؤذية له.

<sup>•</sup> مترجمة سورية حاصلة علما ماجستير في الترجمة التحريرية، المعهد العاليا للترجمة والترجمة الغورية ، جامعة دمشقا.

<sup>1)</sup> الفصل الأخير من كتاب ( الأهل في مواجهة عنف الأطفال) كريستيان أوليبفيه، باريس، دار فايارد، عام 2000.

يخلق الأهل بهذا التصرف ثغرات وفجوات في الفهم الوجداني لدى طفلهم، وستظهر هذه الثغرات لاحقاً وتؤثر في حياته الواقعية، فسنراه يفضل الإجابة بجملة «لا أعرف» عن كل شيء عوضاً عن إعمال الفكر، ليتأثر ويتضرر سلوكه المدرسي لاحقاً.

استقبلتُ ذات مرة إحدى الحالات في عيادتي، لطفل بعمر ست سنوات، يدعى جول، ترافقه والدته التي أتت تشكو تراجع ولدها الدراسي، وبعد التأكد من أن لا سبب عضوياً أو جسدياً أدى إلى ذلك التراجع، سألتها عن السبب؟ حينها قدمت لي رسومات لجول، فبدأت معالجته من خلال دراسة لوحاته، فلربما أنجح في تشخيص الحالة.

لاحظت في الجلستين الأولى والثانية أن جول قد ركز على رسم صخرة ضخمة جداً في عرض البحر كتب عليها بحذر شديد وبخط أخرق لفظة «جيجي»، لما سألته لم يستطع الإجابة إلا بأنها مجرد صخرة في البحر... توالت جلسات العلاج على هذا النحو إلى أن كانت الجلسة الثالثة معه لأسال والدته عن اسم جيجي، فأجابتني، والمفاجأة تبدو واضحة على ملامحها: «إنه اسم الدلع الذي اعتدنا مناداة أخي جورج به، وقد توفي في المستشفى منذ ثلاثة أشهر، جورج هو خال الطفل وعرابه».

سألتُّها : « هل أخبرت الطفل بموت خاله ؟ ».

أجابتني: « إطلاقاً، فهذا خبر ثقيل الوطأة على طفل في مثل عمره، اكتفينا فقط بإخباره أن خاله مريض في المستشفى، وأن الزيارة ممنوعة على الأطفال ».

طرح الصغير جول الكثير من الأسئلة حول مرض خاله واختفائه إلى أن ملّ السؤال، وانتهى به الأمر إلى النسيان (هذا ما ظنّته الأم)، من هنا تحديداً بدأ تراجعه المدرسي.

اتضحت الصورة أمامي، وبات عليّ عمل ما لم تعمله الأم لعجزها عن إيجاد الكلمات المناسبة لتخبر طفلها بهذا النبأ.

لملمت كلماتي لأخبره أن خاله قد توفي ورحل عن الحياة وسط ذهوله التام وعينيه اللتين تلاحقانني في أثناء حديثي معه وأنا أشرح له كيف نسي أهله إخباره أن خاله المحبوب قد توفي في المستشفى ونقل إلى المقبرة حيث دفن فيها، ليسألنى على الفور: «أين تقع المقبرة؟».

لقد لاحظ الطفل أن شيئاً ما قد حصل، وأدرك ذلك من خلال الجمل المكبوتة والمقتضبة التي كان الأهل يجيبون بها، إنما خوفه منعه من الخوض في السؤال والاستفسار عن الأمر.

هــذا الخـوف جعل الطفل يشتبه في أن مكروهاً ما قد حدث أو أمراً ما ممنوعاً عنه، ونتيجة لذلك تأثر منطق الأشياء لديه في المدرسة وأصبح محفوفاً بالخطر.

وبعد آخر جلسة علاج هرب الطفل بعد انتهاء دوامه من المدرسة بصحبة رفيقه باحثاً عن المقبرة الواقعة في مرسيليا، التي دفن فيها خاله، وحاول تهجئة اسم جيجي على شواهد القبور الممتلئة بالأسماء فلم ينجح، لذلك نصحت الأم باصطحاب ولدها إلى المقبرة لتدله على قبر خاله العزيز ويلمس أحرف اسمه المنقوشة على الحجر بكلتا يديه، فما كان من الطفل جول إلا أن طلب زيارة قبر خاله مرات أخرى

مصطحباً معه الأزهار. كذلك استطاع بعد هذه الزيارة استعادة نشاطه الدراسي وانتظمت أمور حياته تدريجياً لتصلني منه بالبريد رسالة كتب فيها على ورقة بيضاء اسم (جورج).

هـذا مثـال حي على ما يدور في ذهن الطفل من أفكار ومشاعر حين يخفي عنه الأهل حدثاً مهماً بهذا القدر، كوفاة أحد أقربائه الأعزاء، فهذا من شأنه أن يؤدي إلى شرخ في التواصل بين الطفل وأهله يجعله غارقاً وحده في بحر القلق والكآبة، ما يولد لاحقاً الكثير من الاضطرابات في حياته.

هـ ذا ينطبق أيضاً على الأحداث المشابهـ قنفسها حين ينتظر الأهل مولوداً جديداً قادماً إلى الأسرة، وفي حال حدوث إجهاض لهذا الطفل المنتظر ولم يتحدث الأهل عن الأمر مع ولدهم، فسيشعر هو بذلك التغييـ رلديهـ م، لكنه يجهل السبب، فتهتز ثقت ه بالبالغين دون أن يشعر بذلـك، وأحياناً يعرف بمثل هذه الأمور مصادفة حينما يكون بصحبة رفيقه فيسرد له قصصاً مشابهة، حينئذ يفهم الطفل ما قد حصل، أو قد يكبر الحاجز بينه وبين أهله على نحو نهائي لعدم مصارحتهم إياه.

سيكون من الأفضل أن يخبر الأهل أطفالهم بما يحصل من أمور أسرية مهما كانت حزينة، وبالأشياء التي تمنوها واضطروا إلى التخلي عنها،على أن يتركوهم أسرى وحدتهم والقلق والأفكار السيئة تنهش خيالاتهم ظناً بأنهم يحمون أطفالهم ويجنبونهم الألم والحزن ويجعلون حياتهم مستثناة من العقبات والعوائق.

إن كثيراً من الأحداث ستمرّ في حياة أي أسرة، لذلك يجب أن يتعلم الطفل حقائق الحياة الواقعية وقوانينها، وأنها تحمل أحداثاً مفرحة وأخرى محزنة، ولا سيما ما يتعلق بولادة طفل أو مرض قريب أو وفاته.

إن إخفاء موت أحد الأقرباء ما هو إلا تصرف أحمق لا يجب حدوثه لطفل قد تمرس من الآن فصاعداً، منذ لحظة ولادته، في الدفاع عن نفسه ونمت لديه القدرة والمقاومة الكافية لتحمل مثل هذا الموقف الحزين، ولاسيما حين يُسمح له بحضور مراسم الدفن والحداد، ليرى الناس يذرفون الدموع حزناً، فهنا سيكتشف الطفل في مثل هذه المواقف إحدى ضربات القدر التي لن تكون الأولى والأخيرة في حياته لأنه سيمرّ بالعديد منها وقد يترتب عليه تحملها بمفرده يوماً ما.

مازال هذا الإخفاء والتكتم حول موت أو مرض أحد الأقرباء يُعدُّ خطأ تربوياً وقطعاً للتواصل بين الأهل والطفل، كذلك من شأنه تقويض ثقته بهم.

ذات مرة اصطحبت طفلي ذا السنوات الأربع معي لحضور جنازة أحد أقربائي، ولم أكن أحمل له كثيراً من المشاعر القلبية، ويا لها من فكرة لا تخطر إلا في بال محلل نفسي، لقد كنت الوحيدة في الموكب الجنائزي تمسك طفلاً صغيراً بيدها وسط دهشة الجميع.

لما عدنا إلى المنزل، لاذ بالصمت لفترة وجيزة ثم ما لبث بعدها أن تدفق بالملاحظات والأفكار والتحديث عن الأشخاص والأشياء، قائلاً لي على نحو فجائي: «هل رأيت كم كانوا أشراراً أولئك الذين ألقوه في باطن الأرض».

إذاً، لقد شاهد الطفل حدثاً وفسره من زاوية عدوانية ففي مفهومه إن قذف صديق بالحجر أو رميه في حفرة في الأرض هو عمل عدائي بحت، لكني بدأت أشرح له مراسم الجنازة وشعائر الدفن وكيف يتم وضع المتوفى في التابوت ثم إنزاله في باطن الأرض، وبعد ذلك إهالة التراب عليه قائلين: «من الأرض أتيت وإليها تعود لترقد روحك هنا بسلام».

هنا بادرني طفلي بالسؤال :« وأنت ؟ »

أجبته : « نعم، وأنا أيضاً سيأتي يوم وأموت، وتقوم أنت بمراسم عزائي ودفني مصطحباً معك الزهور لتضعها على قبرى وتودعني، تماماً كما يحصل مع أى أحد يموت».

منذ ذلك الحين لم يعد يسألني عن الموت، لقد شاهد الأسى والحزن مرسومين على الوجوه، ومشى في الموكب الجنائزي، ومارس الطقوس المتبعة، حتى إنه جمع الأزهار في أثناء سيره في المقبرة وقدمها لى.

سؤال آخر يطرح نفسه حول علاقة الطفل والموت: كيف يمكننا أن نحمي الطفل ذا العامين من مشاهد الكوارث التي يشاهدها عبر شاشة التلفاز يومياً من صور الحروب الشرسة والإبادات الجماعية والمطاردات القاتلة دون أن نتكلم عن عمليات التفجير وعن تبادل إطلاق النار والدم الذي يسيل على الأرصفة ويراه الطفل بأم عينه؟

إن الموضوع والمشكلة هنا ليس إلا معلومات وأخباراً عامة مرئية، على مدار ساعات طوال لشريحة كبيرة من المشاهدين، فهل علينا أن نبعد الطفل عن حياته اليومية مع أسرته كي لا يسمع الأخبار معهم؟! أو أن من الأفضل أن نشرح له حقيقة ما يحصل ونخبره رأينا في ما نشاهده، ونفسر له تعليقاتنا على مثل هذه المشاهد عبر شاشة التلفاز، كي لا نترك له مجالاً أن يتخيل ويظن خطاً أن الناس في الخارج يلعبون لعبة الموت، فهو أيضاً يمتلك لعبة إلكترونية مشابهة ومحببة جداً إلى قلبه حيث يكون الهدف فيها إطلاق النار على المعتدين والمجرمين.

إننا بهذا نُعلّم أطفالنا في عمر مبكر أن ثمة أشراراً في الحياة وأن هناك خطراً قد يحدق بهم، وعليهم التصرف حينئذ والضغط على الزناد في الوقت المناسب. إذاً، لماذا هذا التكتم والصمت عندما يتوفى أحد الجيران في إثر حادث ما أو حين يموت أحد المزارعين تحت عجلات جراره؟ لماذا نخفي عن طفلنا أن والده قد تعرض لاعتداء في طريق عودته إلى المنزل ودافع عن نفسه، ما أدى إلى إصابته بجروح ونقله إلى المستشفى، ولماذا نخفى عنه قلقنا؟!

يجب أن يتعلم الطفل أننا معرضون في الحياة للإصابة بما نكره من ألم وقسوة، وربما نفقد عزيزاً علينا من أحبتنا، ومع ذلك يجب علينا تجاوز الألم والحزن والمضي قدماً في الحياة، وإلا عوضاً عن ذلك سيتحول المجتمع إلى عالم عدواني لا أخلاق فيه، وسينشأ فيه أطفال عاجزون عن الدخول في معترك الحياة، ولن يجرؤوا على خوض غمارها وسيتعلقون بأهلهم تعلقاً مبالغاً فيه كي يبقوا في أمان، وهذا ما سيجعلهم (رجالاً مراهقين) ...

يشكل الفقد والموت والانفصال جزءاً من حياة الطفل، وكل ما يمكن أن نعلّمه إياه قول الحقيقة، ولا شيء سواها، الكلام الذي يُحكى والصورة العالقة في الذاكرة التي تستعيد وجه الشخص الفقيد والمحبب للطفل، كذلك لا بد من قول الحقيقة ومن سرد القصة كاملة حتى وإن كانت حزينة أو ربما عنيفة، طالما يطرح الطفل الأسئلة عن موضوعه فلا بد لنا من الإجابة، وسنجده يقيم (حداده) ضمن معاييره هو ويصنع منطقه الداخلي، ويُعمل التفكير ليكمل ويتابع حياته، وبعد أيام سترونه يلعب ألعاباً في الموت وفي المرض وفي كل المفاهيم التي تعوّد إدراجها في قاموسه العاطفي، كأن يمثل دور الميت مثلاً مع أصحابه.

كذلك يسري الأمر عينه حين فقده حيوانه الأليف الذي يحبه كثيراً، فإن مات كلبه فسنسمح له برؤيته ممدداً في إحدى زوايا المطبخ، وإن طلب لمسه فسنوافق ولم لا إذ مات الحيوان منذ وقت وجيز! وربما يذهب لدفنه معكم ويشارككم الخطوات، وقد يزرع نبتة صغيرة في التراب حيث دفن كلبه زورو.

لا شيء يدعو إلى الاستغراب فالأمر عادي جداً أن الطفل يريد متابعة مسيرة حياة حيوانه المفضل حتى النهاية.

كذلك فالأمر عادي أيضاً حين يرى جده أو والده وهو مسجى، بارداً ومتصلباً على فراشه في غرفته. لا تجبروا طفلكم على تقبيل جده المتوفى أو والده إن لم يرغب في ذلك، لكن اتركوه يلمس يديه اللتين التى لطالما امتدتا إليه، ويتأكد بنفسه أنهما أصبحتا جامدتين بلا حياة ولا روح.

وكما سمحتم لطفلكم بدفن حيوانه الأليف، كذلك لا بد أن تأذنوا له بمرافقتكم إلى مقبرة الأسرة حيث يدفن الأقرباء الأموات، وحينما يسأل عن الحياة بعد الموت كل هذه الأسئلة وعن تحلل الجسد وتعفنه حتى اختفائه نهائياً، فلا بدَّ بل يجب عليكم الإجابة عن أسئلته.

ذات مرة، اقترحت عليّ طفلتي البالغة من العمر شلاث سنوات، ولم يكن لديها أدنى تجربة أو تصور عن ماهية الموت، اقترحت بكل عفوية حين رأت مدى حزني وتأشري بوفاة والدي، أن نبقيه معنا في المنزل، مايظهر لنا إلى أي درجة يبقى الموت غير قابل للتصور أو الإدراك وأمراً خيالياً إن لم نجعل الطفل يدركه بعينيه ويديه، وربما نجعله يشارك طقوسه أيضاً.

سيفهم الطفل المطلع والمستنير الحياة الإنسانية على نحو أفضل، وقد يطرح كثيراً من الأسئلة المفيدة حول الموت، هذا الشيء الذي يختم حياة الإنسان ويكتب نهايتها.

إذا رأيتم طفلكم قاسياً وعنيفاً مع النمل وسائر الحشرات، فذلك لأنه لما كان في عمر السنتين حاول استكشافها وأجرى التجارب عليها ليعرف ردود أفعالها وماقد يحصل لها، ثم سيجرب لاحقاً أن يصفّها ضمن صفوف ويُعلّمها، كأنه يعطيها دروساً، ويشكّلها ضمن مجموعات أُسرية وربما يطلق عليها أسماء.

كذلك الأمر مع الحيوانات الأليفة التي يمكن أن يكون تحديد هويتها أسهل من التعامل مع الحشرات فهي تمتلك عيوناً وأفواهاً ووجوهاً مثل الطفل، ولديها حب للطعام والغذاء مثله أيضاً، وتحب العناق والمداعبة لكنها لا تتكلم !

إذا طرح عليكم طفلكم الأسئلة حول موتكم أنتم فأجيبوا بالحقيقة ولا تخفوها عنه، فهذا الحدث حينما يحصل ويكون هو على علم مسبق به فستكون ردة فعله أفضل بكثير، ويمكن أن يتقبله بأقل الأضرار مما لو امتنعتم عن الخوض في هذا الحديث مسبقاً، وتذكروا جيداً إن الكلام هنا والحديث هو انفتاح على الأفكار المنطقية والعاطفية التي تُبعد الطفل عن فعل يائس أو عنيف.

في النهاية، تتلخص القاعدة التربوية للأهل بقطع كل الطرق المؤدية إلى العنف الطبيعي لترسيخ حماية « الأنا العليا» في نفس الطفل، التي تكمن في الاعتراف واحترام القانون بين الناس.

إليكم أنتم، أيها الأهل، القرار بأن تجعلوا من طفلكم ولداً متوحشاً وعنيفاً أو تجعلوا منه طفلاً مهذباً يفكر ويفهم قبل أن يتصرف.

لهذا، يجب عليكم ألا تتركوه في جهالة بمعرفة الحقيقة... ◘



## هك أخذ الإغريق أفكارهم من الأفارقة؟

تأليف: جوش كلارك ترحمة: عدنات المتنج

أراد جوش كلارك أن يكون كاتباً محترفاً لأن مُدرســه في المدرسة أخبره أن القصة التي كتبها كانت HowStuff Works ومنذ ذلك الحين بدأ الكتابة. هو محرر ســابق من الصــف الأول في Stuff You should Know ومضيف حالى لبرنامج

الأعمال المسرحية التي نشاهدها عبر التلفاز، جذورها من الكوميديا الإغريقية الكلاسيكية، والخوارزميات التي هي القاعدة الأساسية في الإنترنت الذي نستخدمه، والأطباء الذين ينقذون حيوات الناس كل يوم، أُخذوا قُسَمَهُم بعد التخرج من القسَم الذي كتبه أبقراط اليوناني، حتى المناهج العلمية فإن تاريخها يعود إلى الإغريق القدماء.

نحن اليوم، في عالمنا المعاصر مدينون على نحو كبير للحضارة الإغريقية الكلاسيكية، وهذا واضح وضوح الشمس.

لكن... هل تساءلنا يوماً من أين أخذ الإغريق أفكارهم؟

من العام 1900 إلى 1100 ق.م سادت حضارة عظيمة في المكان الذي يعرف اليوم باسم اليونان.

أبدع الإغريق القدماء أعمالاً فنية، ووطدوا التجارة مع الأمم الأخرى، وعاشوا في مدن عظيمة، ثم فجأة، على نحو غامض، انهارت ثقافة تلك المدن، وغاصت اليونان في ظلام دامس، ثم جاءت من الشمال قبائل

<sup>•</sup> مترحم سوري.

بدوية قاصدة الحياة النشطة، حيث كانت تقوم حضارة عظيمة، فتراجعت التجارة وانكمش الإغريق إلى الداخل. ظلّ الإغريق صامتين مدة خمسمئة سنة، ما يسميه المؤرخون الآن عصور الظلام الإغريقي. وبعد ذلك، بين عشية وضحاها، تقريباً، وفق الشروط التاريخية، بزغ فجر جديد في اليونان، أبدع هوميروس قصائده الملحمية في الإلياذة والأوديسة، مؤكداً نبل وفضائل مواطنيه. واستأنفت التجارة نشاطها، وانضمت مرة أخرى الولايات الإغريقية المنقسمة إلى جمهورية ديمقراطية، فاليونان القديمة قد ولدت من جديد.

من أين جاء هذا النهوض السريع المثير للانتباه؟ يعتقد أكثر العلماء أن تَطُوُّر الحضارة الإغريقية يعود إلى طبيعتها إبان خمسمائة سنة عاشت في سلام في منأى عن أي تهديدات خارجية، ما سمح لها، وعلى نحو مذهل بإعادة نهضتها. لكن الإنجازات العظيمة لليونانيين لم تكن ممكنة ما لم تكن متاحة للحضارات القريبة، وواحدة من تلك الحضارات التي كانت قد تأسست منذ آلاف السنين حتى قبل أن توجد المدينة الإغريقية القديمة، هذه الحضارة كانت تسمى «قيميت» (1) Kemet وتُعرف اليوم باسم مصر؛ الحضارة التي بنت تمثال أبو الهول، وعمّرت الأهرامات، وبنت أول مكتبة في العالم وأنجبت أول طبيب، وأنشأت علم الهندسة والفلك، كذلك كانت من أوائل الحضارات التي استكشفت طبيعة وجودنا، ثم نقلوا معارفهم إلى الإغريق.

استفاد الناس في زمننا المعاصر، وإلى حد كبير، أعظم استفادة من هذه الثقافة الغارقة في القدم. إذاً، ماذا تعلَّم الإغريق بالضبط من الحضارة المصرية؟

#### النظام الغامض للحضارة المصرية

من غير المشكوك فيه أن المفكرين الإغريق قد سافروا إلى مصر ليوسّعوا معارفهم. فقد ارتحل العلماء الإغريق مثل طاليس، أبقراط، فيثاغورس، سقراط، أفلاطون وآخرين إلى مصر، ودرسوا في جامعات معبد «واسط»<sup>(2)</sup> ومعابد «عيبيت أسيوط»<sup>(3)</sup>. هنا دخل الإغريق في مناهج عريضة كانت تشمل المعرفة السرية والمعرفة العملية. وكان طاليس أول من ذهب إلى مصر، وأول من اطّلع على النظام المعرفي المصري الغامض النظام الذي شكّل رؤية المصريين القدماء للعالم؛ التي تطورت إبان أربعة الاف وخمسمئة عام سابقة وبعد عودته، صنع طاليس شهرة في تنبؤه بدقة للكسوف الشمسي وبرهانه على كيفية قياس بُعد السفينة في البحر وشجع الآخرين ليشقوا طريقهم للدراسة في مصر.

أما أبقراط «أبو الطب» فقد تعلم في مصر علاج الأمراض من اكتشافات أمنحوتب السابقة، الذي أسس علم الطب التشخيصي قبل ألفين وخمسمئة عام، هذا الرجل ذو المواهب الكبيرة والإنجازات

<sup>1)</sup> بحسب النقوش والوثائق التي وجدها علماء الآثار كان المصريون القدماء يسمّون بلادهم «قيميت» التي تعني «أرض السواد» إشارة إلى التربة الخصبة التي يخلفها فيضان النيل بعد انحساره. (المترجم)

<sup>2)</sup> واسط هو الاسم الذي كانت تسمى به طيبة في نشأتها (المترجم)

<sup>3)</sup> الاسم القديم لمعبد الكرنك (المترجم)

الكثيرة، كان كاهناً وعالماً فلكياً وطبيباً، وقد وصفه الإنكليزي الرائد في الطب «وليام أوسلر» بأنه «الطبيب الأول الذي رفض شعوذات الطب في العصور التاريخية القديمة».

تعلم فيثاغورس «أبو الرياضيات» في مصر حساب التفاضل والتكامل والهندسة من الكهنة المصريين، وذلك استناداً إلى مدونات أوراق البردي التي تعود إلى آلاف السنين. ليس المقصود أن يقُال إنه لم تكن لدى الإغريق أفكارهم الخاصة، بل على العكس، فقد صاغ اليونانيون تفسير اتهم الخاصة لما تعلموه من الحضارة المصرية، ولم ينكروا أنهم مدينون للمصريين في ثقافتهم: «مصر كانت مهد الرياضيات»، هكذا كتب أرسطو (4).

إنما، يمكن أن نجعل القضية على نحو أن الإغريق شعروا بأن عليهم البناء على ما تعلموه من المصريين.

كان التعليم المصري يستغرق مدة 40 عاماً، على الرغم من أنه لم ينجح أي مفكر يوناني معروف في اجتياز العملية برمتها. ويُعتقد أن فيثاغورس هو الذي أمضى أكبر شطر من هذه المدة، فقد درس هناك لمدة 23 عاماً. ويبدو أن الإغريق نسجوا معرفتهم بخيوط ما تعلموه في مصر القديمة.

يمكن أن تكون ثقافة أفلاطون قد أظهرت أفضل ما في الثقافة المصرية، لقد كان النظام المصري الغامض مؤسساً على مصفوفة عريضة من الثقافة الإنسانية، وشمل ذلك الرياضيات، الكتاب، علم الطب، الدين وماوراء الطبيعة، مقتضياً أن يكون المعلمون كهنة وعلماء في آن واحد. ولعل «ماعت» مفهوم هي جانب النظام الذي يمثل أفضل تمثيل هذا الدمج بين الدين والعلم. جسّدت الآلهة «ماعت» مفهوم النظام العقلاني للكون، وفكرة أن الكون عقلاني، انتقلت من المصريين الى الإغريق «هذا ما كتبه المؤرخ «ريتشارد هوكر» (5).

كان الاسم اليوناني لهذا المفهوم العقلاني «ماعت» هو «لوغوس». يصور أفلاطون في «الجمهورية» الفرق بين النفس العليا والنفس الدنيا- النفس العليا (عقل) وهي تتجه نحو المعرفة، (عقل) و(إرادة). والنفس الدنيا الأكثر بروزاً في الحالتين- هي (أساس)، وهي معنية بالسمات الغرائزية مثل الجنس، والرغبة ونوازع النفس الأخرى. العقل في نهاية المطاف يجب أن يتغلب على العاطفة من أجل أن تكون الحياة جديرة بأن تُعاش. لذا، فإن التركيز على العقل فوق كل شيء آخر، قد بدأ، ومفاهيم الروحانية والعقلانية بدأت تختلف.

إن الخطوة المتقدمة التي خطاها الإغريق في تأويل «ماعت» (6) على مفهومه لدى المصريين، ربما تفسر لماذا يتعلم تلامذة المدارس لدينا أن الإغريق زودوا عالمنا المعاصر بالمبادئ الأساسية للعلوم.

<sup>4)</sup> Van Sertima, Ian «Egypt Revisited.» Transaction Publishers. 1989

<sup>5)</sup> Hooker, Richard. "Ma'at: Goddess of truth; truth and order

<sup>6)</sup> العقل (المترجم)

#### التاريخ الغربي من دون المصريين

لما كنا نتعلم في المدرسة عن تاريخ المصريين، كنا ندرس مآثرهم القديمة – تمثال أبو الهول، بناء الأهرامات وزراعة النباتات – ولأن إنجازات المصريين غارقة في القدم، فقد بدت كما لو أن حضارتهم انتهت في وقت طويل جداً قبل أن تنهض الحضارة الإغريقية. لكن «قيميت» أو مصر، إلى جانب حضارات مثل الصين وحضارة بلاد الرافدين (في الوقت الحاضر العراق وسورية وتركيا)، هي واحدة من أطول الثقافات حياةً في العالم. وكانت قد تأسست منذ أكثر من خمسة آلاف سنة قبل الميلاد، واستمرت إلى يومنا هذا، على الرغم من الغزوات الفارسية، اليونانية، والبريطانية في العصر الحديث. لقد أصبحنا نعلم الكثير عن هذه الحضارة – بفضل الوثائق التي لا تعد ولا تحصى، التي تركها لنا المصريون القدماء، وبفضل إمكان ترجمتها بعد العثور على حجر رشيد (7) – بالإضافة إلى أن أعظم علماء الإغريق درسوا في جامعات معابدها. وفي العموم، لم يحاول الإغريق إنكار أين تعلموا الرياضيات والفلك والهندسة المعمارية. إذاً، لماذا لا نتعلم في المدارس عن إسهامات المصريين في تكوين عالمنا المعاصر؟

يذهب أحد التفسيرات إلى أنه في حين بُنيت رؤية الإغريق للعالم على التعاليم المصرية القديمة، فإن تشديدهم على العقل أدى في النهاية إلى عصر التنوير الذي نستقى منه رؤيتنا إلى العالم اليوم.

أما لدى المصريين، فإن مفهوم (المادية) ومفهوم (المثالية) متداخلان. كان مفهوم «ماعت» مهماً كمفهوم رياضي. لكن بعد أن عرض الإغريق تأويلهم، أن العقل يقصي في نهاية المطاف العاطفة، فقد سادت هذه الرؤية للوجود وتجذرت. وكان أفلاطون أول من مجَّد تفضيل العقل في جمهوريته، ملهماً بذلك فيلسوف القرن السابع عشر «رينيه ديكارت (8)».

ألهمت ملاحظات ديكارت المتعلقة بالعقل مناهج العلوم الحديثة، التي كانت قد أثارت التساؤلات حول العقلانية الصارمة في وجودنا<sup>(9)</sup>. وبكلمات أخرى، منذ أن كان الاغريق أوائل من أطروا رؤيتنا الإنسانية في استعمال العقل لتطوير عالمنا، ربما شعرنا أننا لسنا في حاجة إلى أن نكون مدينين لما وهبه المصريون للثقافة الإغريقية، ولأن رؤية المصريين للكون تضمنت مزيجاً من الدين والعلم، ربما وجد بعض الناس اليوم هذا المزيج الفلسفي بسيطاً وبدائياً.

وهنا تكمن المفارقة، فقد أسهم المصريون في مفهوم التفكير العقلاني.

<sup>7)</sup> حجر رشيد المشهور تاريخياً وقد فك رموزه الهيروغليفية العالم الفرنسي شامبليون (المترجم).

<sup>8) 1596 - 1650</sup> فيلسوف وعالم ورياضي فرنسي (المترجم).

<sup>9)</sup> McSwine, Bartley L. «The role of philosophy in the breakdown of modern society contrasted with the African worldview and intelligence in ancient Kemet.» Journal of Philosophy and History of Education. 1999.

#### تجاهل العلوم المصرية القديمة

ثمـة تفسير آخر أشد ضرراً لإغفال إسهامات المصريين العضارية في التاريخ. فبينما قررت أوروبا وعمـوم الغرب أنهم مدينون للإغريق القدماء في أصل حضارتهم، دون أن يشمل ذلك أفريقيا، «كتب الكثيـر مـن الأوروبيين إبـان القرن التاسع عشر، أنه بدافع التفوق العضاري والتمييـز العنصري، تقرر أن أفريقيـا السـوداء لا يمكـن أن يكون لديهـا أي شيء لتفعله مـن أجل صعود أوروبـا إلى العظمة». هذا مـا كتبته غلوريا ديكنسون، الأستاذة المحاضرة في الدراسات الأفريقية – الأميركية في جامعة نيوجرسي. كان المجتمع الغربي في ذلك الوقت يبني نفسه على قوة العبيد الأفارقة السود، وكان يصعب على الأوروبيين البيض الاعتراف بأنهم مدينون لأسلاف هؤلاء العبيد في أصل حضارتهم. على الرغم من البرهـان على تفوقهم الحضاري، فإن إسهامات المصرييـن في الثقافة العالمية مازالت تُصور بأنها أقل من مثيلتها الإغريقية. في السيرة الذاتية لطاليس على شبكة الانترنت مثلاً، ذُكرت رحلة العالم اليوناني ويجب أن يكون قد نقح المناهج المصرية نوعاً ما، لأنه لما عاد إلى مصـر لدراسة علم الهندسة. بقدراته الرياضية غير المعتادة». (10) منذ أن تم إغفال المصريين من التاريخ، يمكن للمرء أن يتساءل مـا إذا كان ثمـة ثقافة أخـرى قد أغفلت أيضاً. ويبرز هنـا السؤال الأكثر إثارة: هـل أخذ المصريون كما الإغريق معرفتهم من مصدر آخر أيضاً؟ ◘

<sup>10)</sup> Thales. The Big View.



Manet, Music in the tuileries garden, 1862



# الموسيقا: تردد الراحة

تأليف: إريك بيغاني

ايريك بيغاني: صــحفي فرنســي ومعالج نفسي مؤلف لأكثر من ثلاثين كتاب حول تطوير الذات كما أنـم ملحن وعازف بيانو

إنها تخفف من قلقنا، وتعزز التركيز، وتحفز الذاكرة، وتسهل تعلم اللغة... منذ مدة طويلة ونحن نعلم أن الموسيقا تهذب الأخلاق. واليوم، يفسر العلماء سبب ذلك.

تحت عنوان قانون بيتهوفن للأطفال. القانون 660 يُلزم جميع الأطفال في فلوريدا الولايات المتحدة الأمريكية بالاستماع إلى الموسيقا الكلاسيكية لمدة نصف ساعة يومياً، ليس الهدف من ذلك فقط مساعدة الأطفال في النوم وقت القيلولة، بل يهدف أيضا إلى تحفيز نموهم العقلي بطريقة متناغمة.

في فرنسا، لا يبدو الأثر النافع للموسيقا غامضاً على نحو كلي، ففي داخل المستشفيات الباريسية مثل (Armand-Trousseau و Pecker) تصبح غرف الأطفال قبل التخدير بمنزلة قاعات للحفلات الحقيقية؛ إذ يمكن للأطفال والآباء ومقدمي الرعاية العزف على الآلات الموسيقية واكتشاف الأصوات أو الارتجال أو الاستماع إلى الأشرطة. وبعد كل هذه التحضيرات، يرافق موسيقي الطفل إلى غرفة العمليات وهويعزف في الممرات والمصاعد والأماكن الباردة الأخرى غير المعروفة أنغاماً منسجمة ومهدئة، وقد كان لذلك نتائجه الحتمية، فالموسيقا تلعب دوراً إيجابياً في نجاح التخدير، وتساعد الأطفال في التأقلم بشكل أفضل مع صدمة الإقامة في المستشفى.

<sup>●</sup> مترجم سوري حاصل علما إجازة في الأدب الفرنسي — جامعة تشريت — ماجستير في الترجمة التحريرية — المعهد العالي للترجمة والترجمة الغورية — جامعة دمشق.

ثمة تجربة أخرى مدهشة أيضاً في مترو أنفاق نيوكاسل Newcastle في إنجلترا. لقد استبدل مسؤولو أمن المحطة بث موسيقا الروك بموسيقا الباروك؛ ما أدى إلى انخفاض مستوى التخريب والتعدي إلى النصف منه منه ذلك الحين، تلقت جميع الأقسام أمراً ببث ألحاناً عذبة لآلات تقليدية بدلاً من الصراخ الكهربائي للمجموعات التي تتصدر قوائم الإصدارات الفنية ...

إن الموسية الدى الكثيرين ليست سوى تسلية أو هواية أو رؤية منتج استهلاكي بسيط أو (ضجيج الكتروني) لكبرى المتاجر... ومع ذلك، لقد ثابر البشر على تعريف الأصوات بأنها قدرة حقيقية. وقد أكد ذلك أفلاطون، قبل أربعة قرون من المسيح في الكتاب الثالث من (الجمهورية) قائلاً: (إن الموسيقا أقوى من أي وسيلة أخرى، وإن مكانة الإيقاع والتناغم بالنسبة إلى الروح في غاية الأهمية. الإغنائها لها ومنحها الفضيلة والضياء).

## خلايانا تتفاعل مع الأصوات

لنفهم كيف تؤثر الموسيقا فينا، يجب أن نعرف أنها لا تمتلك أي طبيعة مجردة على الإطلاق، وإنها لا تمرر الآلات مباشرة إلى عقولنا. فالهواء الذي نتنفس هو الذي يحملها. سواء كان ذلك رنيناً هادئاً لجرس أو ضجيجاً صاخباً لمطرقة ثاقبة، فجميع الأصوات تنتقل عبر الهواء، وتمارس) ضغطاً صوتياً (يداعب أو يضرب طبلة أذننا. إضافة إلى ذلك، فإن لكل الأصوات تردداتها واهتزازاتها الخاصة التي لا نسمعها سواءً كانت: حادة أو مفخمة للغاية، لكن هذه الترددات ليس لها أي طبيعة مجرّدة.

وقد بين باحثون أمريكيون في مختبر الدفع النفاث في باسادينا للموعدة أمريكيون في مختبر الدفع النفاث في باسادينا de Pasadena أنهم لما أطلقوا موجات فوق صوتية قوية جداً في كرة زجاجية مملوءة بالماء، كانوا يلاحظون تشكل فقاعات صغيرة تبعث ومضات ضاربة إلى الزرقة. هذه الظاهرة من الضياءة الصوتية sonoluminescence بالتأكيد هي الدليل على أن للأصوات تأثيراً فيزيائياً في المادة. وتالياً، حتى لو كانت أذننا لا تدرك، ظاهرياً، إلا الترددات (المتوسطة)، فالتأثير الأول للموسيقا يمارس على جسدنا بأكمله.

في الواقع، إن جهازنا العضوي بحد ذاته عبارة عن أوركست را حقيقية: كضربات القلب والإيقاع الدماغي وتنفس الرئتين وسرعة الدورة الدموية اهتزاز الخلايا ونبضات الجهاز العصبي... لذلك إذا كانت الإيقاعات والترددات الخارجية سريعة وعنيفة للغاية، فإن مترجمي تلك الأوركسترا الداخلية سيعانون من التشويش حاولين التكيف تبعاً للحركة.

ـ نتيجة: إذا كانت الموسيقا تتماشى مع إيقاعاتنا البيولوجية فسيسود التناغم في جسدنا وعلى عكس ذلك بالتأكيد سيرتفع التوتر والضغط.

# العلاج بالاهتزازات

انطلاقاً من هذا المبدأ، عمد الباحث الفرنسي فابيان مامان Fabien Maman، مؤسس أكاديمية تاما دو في لندن، l'Académie de tama-do (طريق الروح ـ باللغة اليابانية)، إلى تشكيل تركيبه الخاص

للكون الاهتزازي (أصوات وألوان وروائح وحركات) وبغية الشفاء طور تقنية مبتكرة للغاية إذ وضع أشواكاً رنانة مباشرة على نقاط الوخز بالإبر (تعمل هذه الشوكات الصغيرة على ضبط الآلات الموسيقية)، فوجد أن الاهتزازات تعمل على طول العضلات والأعصاب والعظام، وتربط أجسامنا وطاقاتنا.

تقول هيلين دينزيل، المعالجة الموسيقية والمدربة في تاما دو، التي تعمل أيضاً مع الصم: «في الواقع إن آذانهم لم تعد تعمل، لكن أجسادهم تسمع الرسائل المرسلة إليها. وفي أثناء بعض الجلسات تمكنت بشكل تقريبي من رؤية مسار موجات صوتية موجودة بشكل كبير وواضح.»

لذلك فإن بعض الترددات الموسيقية - أو أصوات بيئتنا اليومية - التي يتردد صداها مع ترددات نظامنا العصبي تمنحه شعوراً بالرضا والراحة، وحينما تتعارض الاهتزازات الأخرى مع تردداتنا الداخلية تسبب ضرراً في جهازنا العصبي في شكل نوتات نشاز. إضافة إلى ذلك، إن هذه الظاهرة الفيزيائية تفسر التأثير المهدئ لما يسمى بموسيقا الاسترخاء؛ إذ تتكيف إيقاعات الدماغ مع الموسيقا، وتبطئ من شدتها وتجعلنا أحيانًا نغرق في نوم عميق.

#### الدماغ عاشق الموسيقا

يرى عالم النفس الأمريكي هوارد جاردنر Howard Gardner، أن الإبداع الموسيقي هو إحدى الوظائف الأساسية للدماغ، تماماً كاللغة والمنطق الرياضي.

وفي تجربة التي أجراها الفيزيائي جوردون شو Gordon Shaw والعالم النفسي فرانسيس روشر Frances Rauscher في مركز كاليفورنيا لعلم الأحياء العصبي للتعلم والذاكرة، بالاشتراك مع نحو 50 طف لا تتراوح أعمارهم بين 3 و 4 سنوات، مقسمين إلى ثلاث مجموعات، تلقت المجموعة الأولى دروساً فردية في البيانو والغناء لمدة ثمانية أشهر، في حين تلقت المجموعة الثانية دروساً في المعلوماتية، أما المجموعة الثالثة فلم تتلق أي تدريب محدد. بعد ذلك، خضع الأطفال لاختبارات التعرف المكاني (تركيب أحجية الصور المقطوعة (بازل) وتجميع أشكال وتلوين العناصر في إطارها الصحيح، وما إلى ذلك). وهكذا حصلت المجموعة التي تضم عاز في البيانو الناشئين على نتيجة أعلى بـ 31 ٪ من باقي نتائج الأطفال! وتالياً نستنتج أن تعلم الموسيقا المبكر قد يعزز نمو الدوائر العصبية في مناطق التمثيل المكانى في الدماغ.

ومن جهة اخرى، لما عمد فريق من الباحثين الصينيين إلى تحفيز الذاكرة أكدوا أن تعلّم الموسيقا كان يعزز تعلّم اللغة. كما تُظهر هذه الدراسات، على نحو خاص، أنه في السنوات الأولى من الحياة المرء، فإن الدماغ – أي طريقة التفكير والتصرف والسلوك – لا يتطور فقط من خلال المنبهات البصرية والجو الأسري، بل باعتماده على بيئة صوتية. وهكذا فإن الطريقة التي ينمو من خلالها يمكن أن تتناسب مع أنماط موسيقية عدة، في سبيل المثال: يشعر الدماغ (المنطقي) والتحليلي بالراحة بما يسمى الموسيقا (الفكرية)، لهذا السبب أيضاً يعشق العديد من علماء الرياضيات باخ! أما الدماغ (الحدسي) أو (الانفعالي) فيتأثر بالدرجة الأولى بالموسيقا الرومانسية ...

إن بدء الأطفال بالموسيقا الكلاسيكية لا يمكن أن يكون لصالحهم، وإن لم يكن هناك سن لتعلّم الاستماع؛ فلا يجب البدء بالأعمال (المعقدة) جدًا. يجب اختيار أعمال (بسيطة) ( Prokofiev الاستماع؛ فلا يجب تنويع الأنماط لمعرفة لبركوفايف أو Schumann شومان كتبت خصيصاً للأطفال)، كما يجب تنويع الأنماط لمعرفة ما يفضلون منها، وهذا ما ينطبق أيضاً على تعلّم العزف على آلة موسيقية إذ لا يتحديد سن التعلم الا خلال تطور المهارات الحركية، في سبيل المثال: ما إن يتعلم الطفل كيفية الجلوس على الكرسي واستخدام يديه، يمكنه تعلّم البيانو، لكن يجب قبل ذلك إرساله إلى المعلم ومنحه الوقت الكافي لاكتشاف الألة الموسيقية بنفسه...

#### الأثار النفسية

إن بنيتنا النفسية إضافةً إلى أدائنا العقلي يتأثران أيضًا بالموسيقا، لذلك، ومند سنوات، يسعى معالجون موسيقيون إلى تأسيس علاقة بين الأنماط النفسية والبنية الموسيقية لكن دون جدوى، إذ تبين الدراسات الإحصائية أنه يمكن لشخصين ذوي مزاج (متشابه) أن يمتلكا أذواقاً موسيقية مختلفة للغاية وحقيقةً، كما هي الحال بالنسبة إلى الطعام أيضاً، فإن بيئتنا الأسرية والثقافية هي التي تشكل أذواقنا.

إضافة إلى ذلك، تحمل الموسيقا أوجهاً عدة في سبيل المثال: إيقاع خاص أو عبارة لحنية أو إبداع موسيقي أو جو موسيقي معين أو صوت مرتبط بتجربة أو مدة محددة من طفولتنا، فمن المؤكد أن الشخص الذي هُدهد له وهو صغير عبر أغاني بريل Brel سيبدي مشاعر عظيمة عندما سيسمعها وهو بالغ، كما أن الطفل الذي أخافته ذات يوم ضجة الطبول حين مرور فرقة نحاسية مهدد طوال حياته بإظهار كره مفرط لهذا النوع من الموسيقا ...

مع أنه يمكننا، في مختلف الأنماط الموسيقية، إطلاق الثوابت التي ستسمح بفرز أولي للأعمال الموسيقية، فمن المؤكد أن الميول التي ستتبعها مبسطة للغاية. إلا أنه من جهة أخرى، تتنوع التأثيرات تبعاً لظروف الاستماع والمؤدين والبيئة ووضعية الجسم، وأخيراً تبعاً لحالتنا النفسية والجسدية العامة، ففي سبيل المثال: إن العمل في مجال الموسيقا، لدى البعض، قد يتوافق مع التركيز أو الإبداع أو حتى الاسترخاء العقلى، لذلك لا توجد سوى طريقة واحدة لاكتشاف آثار الموسيقا، ألا وهي التجربة!

## الموسيقا وآثارها

الترتيل الغريغوري (الغناء البسيط): إنه غناء مبني على إيقاعات التنفس، كما يعطي انطباعاً بالرحابة؛ لذلك هو ممتاز للعمل والتركيز والتأمل، فهو يخفف من التوتر.

الموسيقا الباروكية: تضفي الحركات البطيئة ل باخ Bach أو Bach هاندل أو كوريلي Corelli هاندل أو كوريلي شعوراً بالاستقرار والنظام والأمن وخلق بيئة محفزة للأعمال الفكرية.

الموسيقا الكلاسيكية: إن شفافية ووضوح الملحنين مثل هايدن Haydn وموزارت Mozart ترفع سوية التركيز والذاكرة والإدراك المكاني.

الموسيقا الرومانسية: إنها الموسيقا الغنية بالعواطف (شوبان، ليزت، فاغنر) (للموسيقا الحزن الأعظم حتى (Chopin, Liszt, Wagner) لأنها تغطي مجموعة كاملة من المشاعر، بدءاً من الحزن الأعظم حتى التمجيد الروحي.

موسيقا الجاز والبلوز: يمكن للعديد من الأنماط (الكلاسيكية) لموسيقا الجاز، كالموسيقا الرومانسية، أن تثير جميع المشاعر الإنسانية، إنما لهذه الأنماط الموسيقية أثر تحفزي كبير في الجسم. موسيقا الروك: إنها الموسيقا التي تتباين آثارها بشدة من شخص إلى آخر، فبعض أنماطها (التقليدية) يثير العواطف، في حين يخفف بعضها الآخر التوترات الداخلية.

موسيقا المهيفي ميتال Heavy metal ، البانك punk ، البانك الموسيقا عادة ما تُسمَع هذه الموسيقا بصوت مرتفع، وهي تؤثر على نحو مباشر في الجهاز العصبي إذ إنها تفرط في تنبيه طبلة الأذن والأعصاب السمعية، وتالياً فإن ردود الأفعال الجسدية (الفيزيولوجية) الفورية الناتجة عنها تظهر في شكل زيادة في ضربات القلب والتنفس والتوتر... إلخ

موسيقا التكنو (التجارية) التي يكمن وراءها النبض وتواتر الإيقاع المنخفض، اللذان يثيران ضربات القلب، وعند الغوص في جو تكنو يضطر الجسم إلى التكيف مع هذا الإيقاع، كما تعدّل ترددات هذه الموسيقا مثيلاتها في الدماغ؛ ما يسبب، على المدى الطويل، ما يشبه (حالة النشوة).

يؤكد خبراء في طب الطاقة الصيني أن هذه الموسيقا تزعج على نحو خطير (تشي الأجداد (1). الطاقة الروحانية للأجداد)، أي الطاقة التي تربطنا بحيواتنا الماضية والمستقبلية.

الموسيقا الروحية: تتميز جميع أنواع الموسيقا الروحية سواءً كانت شرقية أو غربية أو تقليدية أو حديثة، ببسط الزمان والمكان ونقل الدماغ إلى (موجات ألفا). لذلك فهي ملائمة ليس فقط للصحوة الروحية إنما أيضاً للاسترخاء ولتخفيف الآلام.

#### الاسترخاء

(موسيقا الاسترخاء) نمط موسيقي جديد ظهر قبل بضع سنوات وأصبح اليوم نمطاً بحد ذاته يصعب فيه على المرء إيجاد نفسه!

إذ يمكننا العثورعلى كل شيء بدءاً من خلائط اصطناعية بلا روح حتى التراكيب الأكثر اتقاناً (المثيرة للنشوة)، مروراً بمجموعات الأعمال الكلاسيكية.

<sup>1) (</sup>في التراث الصيني، التشي هي نوع من (الطاقة الروحانية) التي هي جزء من كل شيء حي. تترجم تكراراً ك (تدفق الطاقة)، أو حرفيا ك (نفس) - هنا حرفياً (تنفس السماء). المترجم

لذلك ينصح المهتمون الجدد بهذا النمط بالتوجه نحو القيم الحقيقية والمجموعات التي تعتمد على الموسيقا الكلاسيكية مثل ألبوم (Silence) (صمت) الذي أصدرته شركة Sony Music وقد حقق نجاحاً غير اعتيادي.

ولتعلم الاسترخاء، تطرح استوديوهات التسجيل أقراص (CD)لجميع حالات الحياة (كالأمومة والقيادة الهادئة، إلخ) كما هو الحال في ألبوم أوريجينز Origins.

ومع ذلك، بالنظر إلى أولئك الذين يترددون في الشروع بمفردهم في هذه التقنية و لا يرغبون في اتباع دورات متخصصة، ثمة مبادرة مبتكرة تقترح عليهم من خلال جلسة (زهاء ساعة)، يدعونا مذيع سابق في التلفزة الفرنسية، القناة الأولى TF1 للاستماع إلى الأصوات التي يعزفها الموسيقي مباشرة، والإحساس بآثار ها النافعة - مثل موسيقا الـ (Cool Out) وهي عبارة عن (حفلات) استرخاء جماعي اقترحتها Carole Serrat كارول سيرات والملحن Laurant Stopnicki لوران ستوبنيكي - وهكذا من خلال تعلم الاستماع، ندرك أن آذاننا ليست منفصلة عن أجسامنا ...

#### فن علاجي

منذ خمسة آلاف عام، أوضحت الأطروحة الصينية (Hong Fan) ((3)، الصلة بين العلامات الموسيقية والأحشاء، وكيف «تنتج انطباعات عميقة، وتغييراً في العادات، وتقوّم الأخلاق».

في الغرب، لم يظهر العلاج بالموسيقا بطريقة رسمية حتى عام 1950. وسريعاً جداً، ميّز الاختصاصيون بين العلاج الموسيقي (المستقبل) (تأثير الاستماع الموسيقي وقوته الموحية إضافة إلى قوته التحويلية)، والعلاج الموسيقي (النشط) (الارتجال الصوتي). بعد ذلك، تعددت المنظمات والوسائل Orff ، Nenenzon ، Jost) وما إلى ذلك) وكذلك التوجيهات (التحليلات النفسية والاجتماعية وإعادة التأهيل والطبية...إلخ)، حتى إن الباحثين اليوم أظهروا مؤشرات خاصة في علاج مرض التوحد لدى الأطفال والذهان والاكتئاب ... لهذا السبب لم نعد نتحدث عن العلاج بالموسيقا بل عن (فن الموسيقا العلاجي).

#### الغناء، إنه جيد للصحة!

يعـدُّ الصوت المركز العصبي للإنسان بلا منازع، كما تعدُّ الحنجرة مفترق طرق معقدة بين وظائف الدماغ، والجهاز التنفسي والجهاز الهضمي، وجميعها مرتبطة بمشاعرنا، كالذعر وغيره، ومع ذلك فهو أكثر أدواتنا العلاجية فاعلية.

<sup>2)</sup> Origins أوريجينز: هو البوم الاستوديو الرابع لفرقة بوب روك الأمريكية Imagine Dragons الذي أصدر في شباط (2018 ومن ضمنه Cool Out). المترجم.

<sup>3)</sup> تم إدراج Hong Fan كفصل في كتاب الوثائق الصينية Shu Jing أو كلاسيكيات الوثائق، وهي أطروحة تتعلق عموماً بأقدم مقال في الفلسفة الصينية. المترجم.

في القرن السابع عشر، قال الفيلسوف الإنجليزي توماس هوبز، الذي توفي عن عمر ناهز الواحد والتسعين عاماً، إنه كان يغني كل ليلة بصوت عال «لدوام الحياة واستعداداً لحسن الختام.»

اليوم، اكتشفنا علاقة وثيقة بين تغيير طبقات الصوت ونظامنا الأيضي، لذلك يمكن للمرء أن يفكر بدقة في إطالة أمد وجوده ومعالجة جميع أنواع الشرور - النفسية والجسدية - من خلال الجمع بين الأصوات والتحكم في التنفس. كتب ستيفن تشون تاو تشينغ Stephen Chun-Tao Cheng في كتابه (مذهب الصوت) le Tao de la Voix (المذهب الصوت) التخلص من التوتر العصبي، تضاعف الطاقة عشرات المرات، كما تهدئ وتنير الروح ... »

#### شهادة : موتسارت يشفى دون كاميل

يروي دون كامبل في (تأثير موتسارت) كيف أنقذت الأصوات حياته. هذا الكتاب يعدُّ موسوعة حقيقية عن قدرات الموسيقا. لما كان ضحية لصدمة في الرأس، وأجرى الرنين المغناطيسي، تبيّن وجود جلطة دموية بطول 3 سم.

في السابعة والأربعين من عمره، كان يمكن أن يموت بين دقيقة وأخرى بسبب حادث دماغي وعائي. كوقد كانت العملية الفورية هي السبيل الوحيد للخروج من ذلك المأزق. حين عودته إلى المنزل، بدأ دون يدندن بهدوء، مع التركيز على الجانب الأيمن من رأسه. شيئًا فشيئًا أصبح يشعر بقدرة الأصوات على تشغيل دماغه. في غضون أيام قليلة، بدأ يشعر بالتحسن. ثم استشار المعالجين الذين علموه الشفاء بالأصوات. بعد ثلاثة أسابيع، وجد الطبيب نفسه في حيرة من أمره، فلم تعد الجلطة سوى بضعة مليمترات ...



Manet, le regard de Nana, 1877



# جسور الإبداع



Manet, the port of bordeaux,1871



# راية سامارا

تأليف: سفيتلانا سافيتسكايا ترجمة: د. ثائر زين الدين

> سفيتلانا سافيتسكايا قاصة روســية وروائية وشاعرة، وتحمل درجة دكتوراه الدولة في الفلسفة، لها عديد من الأعمال الأدبية من أهمها رواية «البلقان»، وقد ترجمت أعمالها إلى كثير من لغات العالم.

أعلنت صرصرة نافذة العلية الصغيرة عن فضولها، كيف لا! الكتائب تمر باستعراض عسكري. تصرخ الفتيات حماساً! وتعلن فرقة الأبواق الموسيقية احتفالياً قدوم أزمان جديدة، وتحرّكاً جديداً للدولة!

تنحنح صاحب نافذة العلّية، ستيبان إيفانو فيتش كور جاكوف، الصيّاد الأفضل في المنطقة سابقاً، وحالياً، لما رأى التحرّك في الشارع، وهو الذي يجلس خلف الفرن كسولاً بسبب تقدّمه في السن، فتح غطاء الصندوق الثقيلَ، وأخرج منه سيفاً كان قد غنمه في الحرب التركية السابقة. استلّه من غمده، فلمع تحت أشعة الضوء المُغبرّة، كأنّه جديد.

- إلى أين جهّزت نفسك، أيّها العجوز؟ لا تعبث!

وضع الجدُّ السلاح خلف ظهره، وأخفاه في الغمد.

<sup>•</sup> شاعر ومترجم سوري.

- أعده! أعد السيف إلى مكانه! أمرته الجدّة أغر افينا ولوّحت نحوه بمنشفة المطبخ كالزوبعة. وقفت واضعة يديها على خصرها، وشعرها الشائب يتدلّى من تحت المنديل.
- آه، لقد سئمت منك أيتها الملعونة! إنّني أهرب منك إلى الحرب. ولسوف تبكين وتنتحبين على تلة المقبرة، حيث صلبان جيورجي الثلاثة، وهناك في ذلك المكان الساحر ستصخبون مع الفودكا!

تمسّكت أغرافينا بالسيف قائلة:

- آه منك أيّها المتباهي! آه منك أيها الشرّير! أنا من سيهرب! أنا التي سأريك الصلبان الثلاثة!

لم يترك الجد السيف لها. عبثاً ظنُّه عجوزاً. طارت السلال بسبب العراك ، وتبعثر القش ، وسقطت المغازل التي تعود إلى أمِّ الجدة ، التي كساها الغبار في الغرفة العلوية بصورة غير مفهومة. ثم وقعت أغرافينا في بطانية ناعمة.

#### انتصر الجد:

- هُسَّ! حثالة! ليس من شأن المرأة أن تفتح فمها ضد الأوامر الحكومية! لقد قيل - نجنّد كل المتطوعين! وأنا متطوّع. نعم، وأملك سلاحاً حربياً! هذا كلّ شيء!

نظر ستيبان إلى زوجته تحسّباً كي لا تهاجمه من جديد، ثم هبط من العليّة وناداها، تماماً كما لو أنّها تركيا المهزومة:

- ولفّي لي الأربطة من أجل الطريق! وأعطيني القميص الجديد الأبيض. مَن يعلم، قد أحتاجه. . .

وهنا، وقد عجزت العجوز عن إخافة زوجها، بدأت تصرخ، وتصيح وتتمتم شاكية:

- لمن ستتركني، يا قُرّة عيني ها؟! حبيبي ستيبان!
- أرى أنك تنعتينني أحياناً بالشرير. وتارة تمدحينني. وها أنت ذي الآن تقولين قرة عيني! تفّ! لا أريد أن تراك عيناي أبداً. جهّزي لي، وأعطيني الحقيبة! يناديني الجنرال ستوليتوف. هل تسمعين؟ الأبواق الحربيّة؟ هذا هو الأمر! ذاك هو خفيدور، لقد سلَّح كل أبنائه المستعدّين وجهّزهم كرجل واحد. وهو على رأسهم، انظري إلى ظهر العم تشير نومور، وذاك أوستين، وإيغور، وفولو ديا. العظمة القديمة (البندقية) على أتم الاستعداد! لن تخذلني!

تغيّر تكتيك أغرافينا كل ثانية، وهنا قرّرت أنّ معارضتها لن تجدي نفعاً، فاستسلمت للأمر الواقع:

- هل أملاً لك الفودكا البيتية في العبوة المعدنية؟
  - ماذا تقولين؟ وهل يوجد لديك؟
  - خبّأتها الفتاة ، حتّى لا تستهلك الكميّة كلّها!
- تصرّف ذكيّ، غروشينكا! تلقي أول ثناء حربيِّ من الشعب الروسي والميليشيا البلغارية! أعطيني الفودكا. الموت يتجه نحو الأتراك!

مع تلك الكلمات أخرجَ الجدُّ المُثارُ حدَّ النهاية حقيبة الظهر العتيقة من الصندوق و نصبها فوق طاولة المطبخ .

- انظرى أنت، أيّتها الملعونة! من يطرق البوابة!
  - ربّة المنزل؟ هل تستقبليننا دون ضيافة؟
- ولماذا لا نستقبل الناس الطيبين؟ وأجابت أغر افينا بكلام معسول لطيف.
  - دخل الفناء ضابطان.
  - إذا كنتما تريدان أخذ عجوزي إلى الحرب، فأنا لن أس- سمح بذلك!
    - ضحك الضابطان كأنّهما تلقيا أمراً بذلك.
- لا تستمعا إليها أيّها السيدان! امرأتي العجوز أغرافيا طيّبة. لطيفة. دائماً كانت تسمح لي أن أذهب إلى الحرب، فلماذا لا تسمح الآن؟
  - لقد أصبحت عجوزاً. لم تعد قادراً!

تحمّس ستيان قائلاً:

- أنا لم أعد قادراً؟ أنا إذا سددت فسأعطب العمود الخشبي. انظري.

كان ثمّة عمود خشبي واحد متروك، لم يستخدم في بناء المستودع المُلحق، مُنحنٍ كثيراً. رماه بالساطور، وقسمه إلى نصفين.

- هكذا! هل رأيتم أيها السادة؟ هل ستأخذونني معكم؟
  - من يرفض مقداماً مثلك؟ قال الضابط مازحاً.



زحفت الجيوش من الطرق كلِّها، ومن المدن كلِّها، ومن روسيا العظمى جميعها، متوجّهة إلى بلغاريا، إلى صربيا للمساعدة. لتحرير الشعب من العبودية. وتشكّلت أيضاً فصائل الميليشيا الشعبية في بلغاريا.

إنّ الأمر الأكثر خطورةً، الذي بدا للأرثو ذكسية الروسية مستحيلاً، هو الرغبة العثمانيّةُ الصلبة في أن يُقهَرَ السلوفيان على اعتناق عقيدة أُخرى.

النضال البطولي للشعوب البلقانيّة ضد النير العثماني هز العالم اصطدم الإسلام والأرثو ذكسّية كموجتين ضخمتين في البحر.

لم يستطع الجوهر الروحي لأي روسيٍّ أو بلغاريٍّ أن يفهم كيف يمكن التعامل بكل هذه القسوة مع النساء، والأطفال، وكبار السن... لم تستطع لا القواعد الإنسانية، ولا قواعد الوحوش تفسير ما فعله «المقربون من رسول الله» (1) على الأرض البلقانية.

حان الوقت المُقدّس للمثال العظيم للتضحية والبطولة.

الآلاف من الروس المتطوعين توجّهوا إلى البلقان ، يحملون السلاح كي يساعدوا السلافيين في انتزاع استقلالهم. وكان ذلك عوناً رائعاً للجيوش النظامية الروسية والميليشيات.

<sup>1)</sup> وضعُ الروائيةِ العبارة بين قوسين مقصودٌ تماماً، فهي تنفي عن أولئك الناس صلتهم برسول الله (ص)، وقرابتهم به. (م).

جاءت المساعدة من كلّ مكان . وقدّم النواب ، أو كما كانوا بقولون عنهم حينها «أعضاء» المجلس البلدي لسامارا مبادرة تصنيع الرايات لإيصالها إلى المقاومين الثوار، الذين يحاربون الإنكشاريين في بلغاريا. وكانت مشاركة فعّالة قدّمها حينها في هذا المجال الناشطَ الاجتماعي، عضو المجلس البلدي، بطرس فلاديمير و فيتش ألابين و زوجته فار فارا فاسيليفنا. وقد خطط الهدية غير العادية الرسّام نيقو لاى إيستافيتشسيماكوف؛ وقد رسم على الوجه الأوّل لقطعة القماش الملوّنة باللون الأحمر – والأبيض – والأزرق صليباً أسود، مز خر فـأ بالنقو ش العربية الذهبية ، لكبر لسو مبثو ديو س<sup>(2)</sup> . و على الوجه الآخر – أبقو نة أم الرب الإيبيرية (3)، التي أسّسَ ديرٌ نسائيٌ باسمها في سامارا. وقد خاطت راهباتُ هذا الدير راية سامار امن دون مقابل.

#### وثيقة تاريخية

أعلنت روسيا في 12 من نيسان عام 1877 الحرب على تركيا، ثم اتخذ مجلس بلديّة مدينة سامارا قراراً بصرف مبلغ قدرُه 25 ألف روبل من أجل قضية تحرير السلافيين، وعُدَّ هذا المبلغُ بالنسبة إلى ميزانية سامارا كبيراً جداً. واتّخذ قرارٌ بإرسال رايات سامارا المُجهّزة مسبقاً إلى قيادة فرقة جيش الدانوب من أجل تسليمها إلى الميليشيا البلغارية: «إلى الفصائل البلغارية، عندما يتم استدعاؤها لتحرير شعبها». وانتُخبَ في اليوم التالي في الاجتماع الاستثنائي وفدٌ يضم شخصين لأجل تسليم الميليشيا البلغارية الرايات، وشكلَ ألكسي المُقدّس حامي سامارا كعنوان تحية. وشمل الوفد عضو لجنة المدينة بطرس فلاديمير و فيتشب ألابين، في حين عيّن رئيساً للوفد يفيم تيمو فييفيتش كو جيفنيكوف و هو رئيس المجلس البلدي في المدينة.

ودِّعَ الوفد في 20 من نيسان في مرفأ سامارا. وأوصلت الراياتُ على منن الباخرة «فيتنيك» إلى سيزران، ثم نُقلت بالقطار. وصل الوفد في 23 من نيسان إلى موسكو، وفي 1 أيار وصل إلى كيشينيوف، وفي 4 أيّار بلغ بلويشتى.

<sup>2) (</sup>كيرلسوميثوديوس): أخوان يونانيان كانا كلاهما أكاديميين ولاهوتيين ولغويين من الطراز الرفيع أدّيا دوراً رائداً ورئيساً في نشر المسيحية بين سلافيي الدانوب، وبفضل تأثيرهما الكبير في التطور الديني والثقافي للشعوب السلافية عامة دعيا بلقب «رسل السلافيين».

<sup>3)</sup> أيقونة أم الرب الإيبيرية الأرثوذكسية، أيقونة للسيدة العذراء مع الطفل، تبجيلاً بالمعجزة، والأصل هو في دير إيفر على جبل آثوس في اليونان.

استقبلَ الوفد في الخامس من أيّار قائدُ الميليشيا البلغارية الجنرال الروسي من المُشاة، نيقو لاي غريغورييفيتش ستوليتوف. وشارك يفيمكو جيفنيكوف وبطرس ألابين بتاريخ 6 أيّار في مراسم تسليم رايات سامارا للمقاومين في بلويشتي وغرس كلّ منهما مسماراً، مثبّتين قطعة القماش على السارية. سُلمت الراية إلى الفصيلة الثالثة في الميليشيا البلغارية.

بدأت الميليشيا البلغارية تتشكل في آذار عام 1877 في كيشينيوف. استدعى هذا الخبر حماساً كبيراً لدى البلغاريين، وبدأ المتطوعون يتوافدون من كل مكان إلى هنا. وقد اضطر معظمهم بعد انتهاء الحرب التركية الصربية إلى أن ينتقلوا مجموعات إلى مدن رومانيا وأوديسا وبيسرابيا.



عين الجنرال ستوليتوف ن. غ. قائداً للميليشيا البلغارية. تألفت الميليشيا من ثلاثة ألوية، وانقسم كل لواء إلى كتيبتين، والكتيبة ضمّت خمس فصائل. استُقدِمُ ضبّاط وضباط – صف من الجيش الروسي، عبروا عن رغبتهم في الانضمام إلى الميليشيا، للتسريع في تدريب المقاتلين. كان ضمنهم زهاء مئتي بلغاري، كانوا قد أمضوا خدمتهم العسكرية في روسيا.

وصل ستوليتوف بتاريخ 12 نيسان عام 1877 إلى ساحة أمام الدير الأرمني في كيشينيوف، على وقع الهُتاف «مرحى!»، و «تحيا روسيا!». وبدأ هنا، في جوّ حماسي جداً، تسجيل أسماء الراغبين في الانتساب إلى الميليشيا. تجاوز عدد المتطوّعين 700

شخص، ثم أخذ العدد بعد ذلك يزداد يوماً بعد يوم. تسلّح المتطوعون البلغار ببنادق من نوع (شاسبو) لها حربات - سيوف. وتألف الزيّ العسكري من بزّة خضراء - غامقة، أو قماش أسود مع كتافيات حمراء، وسراويل، وأحذية وقبعات من صوف الغنم وصليب معدني. وتشمل التجهيزات كيساً من القماش الخشن وحقيبة يدوية.

جرى في كيشينيوف بتاريخ 24 نيسان تفقد الجيوش، المتوجّهة إلى مسرح العمليات الحربية، وشارك في الاستعراض مع اللواءين 14 مشاة و11 لكتائب الخيّالة والقطع العسكرية الأخرى، كتائبُ الميليشيات البلغارية. وتوجّهت بعد فترة قصيرة هذه الوحدات إلى بلويشتى لإنهاء التشكّل. وأقامت الميليشيات معسكراً يبعد كيلومترين عن أحد أطراف المدينة، عند الجسر من نهر تيليتش. انتشر الخبر عن هذا المعسكر بسرعة في كلّ أنحاء رومانيا. وأخذ منطوِّعون جدد يتوافدون إلى مقر الميليشيات أكثر فأكثر.



\* \* \*

سأل العقيد فيو دوروف، الذي لم يعد شاباً، ويزيّنه سالفاه الطويلان، وهو ينظر إلى السيف التركي المحدّب ذي الحدّين:

- أصحيح أنّ كاليتين عُيّنَ قائداً للكتيبة حاملة الراية؟

# أجابه العقيد إيفانوف:

- هذه حقيقة، يا صديقي. حقيقة. أين أولئك المحتالون يقصد الانكشاريين لقد تعلّموا علماً شيطانياً في التقطيع والطعن ببراعة؟
- نعم. إنّهم قساة، -هزّ المُحادث رأسه، لكنّ أكثر ما أقلقه زميله في الكليّة العسكرية- إنّ كاليتين بافل بيتر و فيتش ضابط مقدام. تُخشى رصاصاته. أنهينا سوّية كلية بافلو فسك.
  - لقد فُرزَ إلى اللواء 65، كما أعتقد؟ مكانة مهنية لامعة!



- نعم. صحيح تماماً. لقد تم فرزي أنا إلى موسكو. أمّا هو فإلى كتيبة حرس الحدود في أرينبورغ.
- تركستان ليست مزحة، أكّد العقيد لخمس سنوات شارك باشكا $^{(4)}$  في إخضاع واحتلال خانيّة  $^{(5)}$  بخارى .
  - أتذكر أن موسكو كلّها تحدثت عن بطولاته حين حصار أورا- تيوبي . . .
- ونالت نصيبها منه خانات خوقند وخيوه. وللعلم، إن كلّ الرتب والأوسمة التي نالها حصل عليها لتميّزه الحربي. ليس كهؤلاء، عفواً، السادة ونظر من نافذة الخيمة، حيث وصل من جديد من موسكو الضباط ذو و البزّات العسكرية البيضاء لا أدري كيف سنحارب لاحقاً مع مثل هذه القيادة.

<sup>4)</sup> تصغير لاسم بافل ، للتحبب. (المترجم).

<sup>5)</sup> تستخدم الروائية هنا مفردة «خانستفا» المشتقة من لقب «خان»، وهي هنا بمعنى إمارة أو سلطنة. (المترجم).

- لا تنفعل، الأمر لا يستحق. لا أحد يعلم، كيف سيكون مصيرنا في هذه الحرب.
  - هل صحيح أنّ ابن بو شكين ألكسندر ألكسندر وفيتش ذاهب معنا؟
    - نعم، صحيح. وسيكون علينا اجتياز نهر الدانوب سوية.
  - معه يمكننا العبور تابع الضابط النظر إلى السيف التركي دون حماس.

سُمح في يوم مشمس صاف، وبعد خطابات المسؤولين الكبار الرسمية، لضابط شاب ممشـوق القامة، ذي وجه رقيق، وجبهـة عالية وكبيرة وواسعـة، وشاربين كثّين، وشعر أجعد أن يتقدم نحو الراية. ما ميّزه الأوسمة العسكرية النادرة - وسام القديس فلاديمير من الدرجة الرابعة مع السيوف والقوس، وقد كُتب على السيف الذهبي «لشجاعته».

إن الشاب بافل بيتروفيتش كاليتين، الذي رُفّع إلى مقدّم لتميّزه في حصار مهرام، توجّه حسب رغبته في بداية الحرب الروسية- التركية عام 1877، إلى مسرح العمليات العسكرية في الدانوب، وعيّن قائداً للكتيبة الثالثة في الميليشيا البلغارية.

عزفت الأوركسترا لحن المسير. الشمس كانت مشرقة. وقد سرت الروح القتالية داخل الجيش. ألقى قائد الكتيبة المقدّم كاليتين، تحت أبواق نفير الراية التي أحضرت من سامارا، بعد أن تسلمها القسم الرسمي:

- إنّ هذه الراية المقدسة هي فخرنا وشرفنا، لن نسلّمها للعدو ما بقي واحد منّا في قيد الحياة. وأقول عن نفسى: أقسم بأن أموت تحتها، وألَّا أتخلَّى عنها.

كلمة ممثلي سكان سامارا، ألقاها عضو المجلس البلدي بطرس ألابين متوتّراً:

 ترتفع فوق الكتيبة البلغارية رايتها الأصلية، التي جلبناها لكم من بعيد، وعبر الأراضي الروسية كلُّها، كشاهد حيّ بأنَّها تُقدّم لكم ليس من منطقة واحدة من روسيا، بل من الأرض الروسية كلُّها. . . سيروا تحت ظلُّ هذه الراية. لتكن عربون حبَّ لكم من روسيا. . . لتكن راية إحلال السلام والهدوء والتنوير في بلدكم الذي عاني كثيراً، إلى الأبد!

انطلقت في 31 من أيّار الميليشيا البلغارية بنظام سير نحو الدانوب، وفي 12 من حزيران صدر أمر ضمّها إلى صفوف الفصيلة المتقدمة للجيش النظامي. و فجر 15 من حزيران وصلت إلى أسماع رجال الميليشيا من الجنوب، جهة الدانوب، أصوات ضجيج وقرقعة المعركة الدائرة: لقد اجتازت الجيوش الروسية هذا الحاجز المائي الضخم.

## عبورنهر الدانوب

انتشر في المنحدر الحاد الذي يطل على نهر الدانوب عددٌ لا يحصى من جحور حالوش البطاطا(6). لا يمكن لهذا المخلوق الذي يعيش تحت الأرض، أن يعيش من دون ماء. عُدَّت هذه الحشرة الشنيعة والمخيفة أكثر الحشرات قباحة في هذه المنطقة، ذلك أنّها تسمّم الحقل دون رحمة، و تأكل البراعم. أنثى الحالوش تنزل في الأرض أيام البرد حتى عمق عشرة أمتار. أما في الصيف فتضع بيوضها في أعشاشها المحفورة حلزونياً، ومنها تخرجُ حشرات جديدة و جديدة. والخلاصُ الوحيد منها – يتمثّلُ في الهدهد ذي المنقار الطويل المعقوف.

ما إن أشرقت الشمس، حتى بدأت الطيور صيدها، مُنتشلة الحشرات المتسببة بالضرر من جحورها.

يفصلُ نهر الدانوب بين نظامين ، وعالمين ، و دولتين و مناخين .

همس خريستو لحبيبته كراسيميرا:

- انظري، هل ترين؟ إنّها مدينة سيستوفو . . . قريباً سوف نكون هناك .
  - وأنا؟
- عزيزتي. قد لا أعود، لكن عديني: إذا ما حصل لي مكروه، أن تجدي أهلي في إيكسيز اغرا. سيكونون سعداء بحفيدهم.

مسَّد خريستو شعرها بلطف، ووضع أذنه على بطنها. دفعته هناك في الداخل رجلُ الجنين:

- إنّه يركل!

ضحك خريستو بهدوء وسعادة. وعانق صديقته برقة، وتكلّم بجدّية:

- الجيش الروسي يستعد للانطلاق. هل ترين، ماذا يجهزون؟ تشاهدين زوارق التجسير؟ يا لها من ضخامة! يا لها من قوّة! والمدافع؟ والزوارق؟ والأدوات!

<sup>6)</sup> حالوش البطاطا حشرة تصيب الجذور وتنتشرٌ في عموم أوروبا، باستثناء النرويج وفنلندا) وقد انتشرت أيضاً في بلاد الشام. وأدخلت أيضاً إلى شرق الولايات المتحدة الأمريكية مع المهاجرين الأوروبيين(. (المترجم).

- آه! لکن ، اذا...؟
- . . . اعتنى بنفسك! اعتنى بنفسك ، مهما كلّف الثمن!

أعد الجيش الروسى الأمر بدقة لاجتياز نهر الدانوب. وقد أعار اهتماماً كبيراً لمسائل التضليل الإعلامي، والتخفّي الدقيق، والاحتفاظ بالسرّية العسكرية، من أجل تحقيق المفاجأة في المكان والزمان.

أعطيت التعليمات كلّها شفهياً فقط من قبل القائد الرئيس للجيش الروسي، الأمير نيقو لاي نيقو لايفيتشي (الأكبير) و رئيس أركانه. مكان إرسال القوات الرئيسة و تاريخه، كان يعر فهما هذان الرجلان فقط، وقائد فصيل الإنزال الجنرال- رائد دراغو ميروف ميخائيل إفانو فيتشس. أبقوا الأمر سررًا حتى يوم العبور نفسه، حتى عن القيصر إمبراطور عامة روسيا ألكسندر الثاني. الذي أُعلمَ بالأمر الساعة الثامنة من مساء يوم 14 من حزيران، أي قبل ست ساعات من يدء العملية.

نُقلت مجموعات فصيل الإنرال إلى قرية زيمنتسا ليلة 14 حزيران. توزّعت في 14 حزيران نهاراً بشكل لا يُغيّر شيئاً من المظهر الاعتبادي للقرية. لقد أخفى الجنو د بدقة المدفعية بصورة خاصة، وزوارق التجسير والأرتال. كانت منطقة تمركز فصيل الإنزال كلُّها مُحاطة بالقو ز اقسن.



أيضاً الصحافيون الأجانب المعتمدون في أركان الجيش الروسي، كانوا غير مطلعين حتى اليوم الأخير على هذه المعلومات، وكانوا يتوقعون فحسب اتجاه الضربة الرئيسة.

إليكم ما كتبه مراسل الصحيفة اللندنية المعروفة « Daily News » ماك غاخان:

«لقد تلقيت بعض المعلومات حين عودتي بتاريخ 13 حزيران مساء إلى المقر الرئيس لفرقة المشاة التاسعة، أجبرتني على التوجّه مباشرة إلى زيمنيتسا. لقد عرفت بأنّ عبور نهر الدانوب سيتم من مكانين، في منطقة تورنا – مارغوريلا ومن زيمنيتسا في سيستوفو. اعتقدنا أن العبور من زيمنيتسا سيكون الأهم، لذلك فضلتُ أن أكون شاهد عيان. لقد وجدت حين وصولي إلى زيمنيتسا، الفرقة كلّها بقيادة الجنرال دراغوميرنوف، التي تشكل مع الفرقة الأخرى، بقيادة الجنرال راديتسكي، الفيلق الثامن للجيش الروسي. الجنرال دراغوميروف كان مشغولاً بالتحضير للعبور».

دون شك، كان ماك-غاخان يميل إلى الروس، خلافاً لكل الآخرين الذين كتبوا في الصحف الأجنبية؛ فوربس المعروف مثلاً، كان يقول إنّه يتعاطف معنا، طالما كان موجوداً في منطقة عمل الجيش، ثم ينزع قناعه مباشرة، بعد أن يخرج من المنطقة.

لقد عرف الكثيرون أنّ ماك-غاخان متزوّج من الروسية يلاغينا من تولا، وحاول هو نفسه إخفاء ذلك، كي لا يقوّضَ الأمرُ الثقة بأخباره في أوروبا وأمريكا.



كان القائد العام يعرف كلّ شيء، وقد تعامل مع المراسل بإخلاص كبير.

تحرّك ماك-غاخان، ككل مراسلي الصحف البريطانية والأمريكية الكبيرة، خلف الجيوش مُؤمّناً بخدمات راحة وفيرة. فقد جُهِّزت له، ماعدا الخيول التي يركبها و مساعدوه و خدمه، عربةً مثالية، على العجلات في الصيف، وعلى الزلاجات-

في الشتاء، مُزوّدة بكل شيء: بدءاً من مخزن للطعام والشراب حتى سرير الراحة.

توضّعت المدينة التركية سيستو فو مقابل زيمنتسا تقريباً. كانت طويلة ومخيفة، وقد اعتلت بشكل مقلق قمة منحدر شديد، مرتفعة فوق الدانوب. و تأطّر الأفق خلفها بتقاسيم جبال صخرية، لا تغطيها أيّ نباتات. وكان لها على امتداد مجرى النهر، من الأعلى و الأسفل، انحدار ات عمو دية تقريباً. لكن في البنيان المعادي المعقّد من حيث المظهر كانت ثمّة ثغر ات-مقاطع مسطّحة، عرفها الروس من خلال النصائح التي قدمها الوطنيون البلغار، الذين يعرفون هذه الأمكنة ، مثلما يعرفون أصابع اليد.

فقد هذا الجرف بعد كيلو مترين أسفل سيستوفو، استمراريته. وشكّل تدفق نهر الدانوب على مدى آلاف السنين و ادياً امتدَّ إلى أعماق البلاد، وكوَّن خليجاً ضيَّقاً عند المصبّ - حيث تصبُّ الأفرع النهرية في الدانوب. وقد نُصبَ معسكرٌ تركيّ خلف هذا الخليج، وتموضعت فوقه على قمم المرتفعات الملتصقة بعضها ببعض ، بطارياتُ مدافع من العيار الثقيل. وشوهدت من هنا إلى سيستو فو مواقع مدفعية متواصلة، مموّهة بأجمات من أغصان الشجر، وبني إلى جانبها حصنٌ صغيرٌ ، معزِّزٌ كذلك بالمدافع. ولم يكن في هذا الحصن أكثر من سريّة تركية. كانت التعزيزات والقوى الرئيسة للعدو على مسافة سيريوم كامل من روشوكا ونيكوبل، مستعدة للتحرّك السريع في الاتجاه الذي يمكن أن يأتي منه الخطر.

انتهت فيضانات نهر الدانوب منذ فترة قصيرة، وانخفض منسوب المياه فيه. وتعرّت من جهة الضفة الرومانية المنحدرة للنهر سهول طينية واسعة مغطاة جزئياً بالقش، ومفصولة برافد ضيّق من روافد النهر، ما شكل جزيرة مستطيلة، و شاطئاً رملياً عارياً تماماً، لكن الجزء السفلي فقط، المقابل تماماً لخليج سيستوف، كان مغطى بأدغال كثيفة من الصفصاف، ما جعله مناسباً لحماية الجنود وتمويه حضورهم. كان عرض الدانوب عند هذه النقطة، لا يقل عن 800 متر، وتياره قوياً إلى حد كبير. وكان للجزيرة ذات يوم مرسى، وقد ربطها بزيمنتسا طريق يقطع السهل الطيني بجسر عبر فروع النهر. لكنّ التلّـة انطمرت في أحد فيضانات الدانوب، وتهدّم الجسر.

كانت ثمّة مجموعة من العوامل: ضفة تركية عالية ومنيعة ذات نظام دفاعي متطوّر، وطبقة رقيقة على الضفة الرومانية عريضة وواسعة غمرتها المياه بالطين (عمقها حتى صدر الإنسان)، والتدفق السريع لنهر الدانوب إلخ. – كل ذلك من وجهة نظر العدوّكان كافياً لجعل احتمال عبور الدانوب من هذه المنطقة أمراً مستحيلاً. وهذا ما كان يجب استغلاله.



أوكل توجيه الضربة الرئيسة الحادة إلى فرقة الجنرال دراغوميروف. وهو الذي سيبدأ العبور الأوّل في الصباح الباكر من 15 حزيران.



كان على فرقة الأمير سفياتوبولك - ميرسكي إسناد دراغوميروف، ولهذا يجب أن تنتقل ليلاً من ليسسا إلى زيمنيتسا حتى الساعة السابعة صباحاً، كي تملاً، في حال النجاح، مباشرة منطقة الاختراق المتشكلة. ويجب عليها في حال الفشل المشاركة في المعركة واجتياز الدانوب مهما كلف الأمر، ولو كان ثمن ذلك عدداً كبيراً من الضحايا، ذلك أنَّ القائد الأعلى للجيش الروسي الأمير نيقولاي تيولايفيتش قد أعلن مُسبقاً، أنّه لن يتقبّل الفشل

بأيّ حجّة، وتحت أي ذريعة. ولتتضرّج مياه الدانوب بالدم، لكن يجب على القوات الروسية اجتيازه. خيّمت الفرق الأخرى بالقرب من المكان كي تتحرّك حين الضرورة.

بدأ الجنرال دراغوميروف الاستعدادات مع غروب الشمس. وجَب عليه قبل كل شيء وضع المدافع الميدانية في المواقع المعدّة مسبقاً من أجل قصف الضفة التركية المقابلة. النزول إلى الماء ووضع الطوافات والزوارق الأخرى في أدغال الجزيرة بمحاذاة الضفة المقابلة لسيستوفا، وتحميل المدفعية، والذخائر، وأن يسبق المشاة كل ذلك ويحتلوا مواقع الانطلاق الأولى قرب المعدات العابرة.

استُخدِم من أجل عبور القوات عدد كبيرٌ من زوارق التجذيف، التي تستطيع استيعاب خمسة عشر جندياً حتى أربعين. وقد نُقلت هذه الزوارق إلى الشاطئ على عربات من خلال الطين والمستنقعات. العتمة ومختلف أنواع العقبات، أعاقت حركة القوات، وكان أشدها صعوبة نقل المعدات، إلى درجة أنّ الأمور كلّها لم تصبح جاهزة إلا مع شروق الأشعة الصباحية الأولى.

مُنعت الأحاديث والصراخ وأي ضجة كانت منعاً باتاً لم يُسمح حتى بالرد على إطلاق النار من الجانب التركي.

وصف شاهد عيان يدعى تشيتشاغوف ل. م. العملية قائلاً: «انتظر الجميع أمر الإبحار. سمع في الصمت صوت أحد ما يقول بهدوء واتزان - «بمشيئة الله». هذا كان هو الأمر، وانطلقت بعده الزوارق من على الضفة».

حُمِّاتِ القوات على الزوارق ثم أبحرت، بعد أن وصلت إلى الشاطئ زوارق أخرى بديلة ونزلت إلى الماء. وقف الجنرال دراغاميروف طوال الوقت على الشاطئ الطيني، متمنياً النجاح لشجعانه المُبحرين. كان يمكن أن يكون أوَّلَهم؛ يدلهم على الطريق بكل سرور، لكن واجبات القائد حجزته على الشاطئ. لقد كانت المأمورية الباسلة والمجيدة – إدخال طلائع القوات في المعركة، من نصيب الجنرال – الرائد إيولشين، وكتيبة الإنزال التي تألفت من سرايا فولينسك ومينسك. أبحرت الزوارق إلى الأمام مُنفصلة، وهي تتجهُ إلى خور سيستوفو.

حلّت لحظات من الخوف، ونفاد الصبر والتوقعات الرهيبة لدى الفولنتسيين السابحين ببطء على سطح الماء في عتمة ما قبل الفجر: هل يعرفُ الأتراكُ أنّ موعد العبور هو اليوم؟ وهل سيواجهون قواتنا بكتائب كثيرة العدد أو لا؟ سبحت الزوارق ببطء، وراقبها الواقفون على الضفة الأخرى بفارغ الصبر. لماذا لم يُسمع إطلاق النار بعد؟ أيعقل ألا يكون الأتراك في انتظارنا؟ لم تُصدّق تلك السعادة.

ها هي ذي الطوافات تقترب من تلك الضفة، حتى إن عدداً منها قد أصبح عند الضفة تماماً. ومع ذلك، مازال الصمت مخيّماً.

وفجأة! ها هو ذا أوّل إطلاق نار، وتبعه آخر، فثالث، ورابع. ثم سُمع صوت بوق، وأخذت كثافة النيران تزداد. ثُمَّ فتحت المدافعُ نيرانها على الزوارق السابحة، وعلى المشاة المتجمعين في كتلة كثيفة بين الصفصاف الأخضر، وأيضاً على الأرتال المتحركة من زيمنتسيا فوق سطح الماء. كما أُطلقت في الوقت نفسه نيرانٌ كثيفة على الزوارق، من التلال الشاهقة فوق الخور. أطلق الأتراك النار من مسافة بحدود خمسين متراً عن الشاطئ. وها هي ذي خبرة الجنرال إيولشين وقدرته على إدارة المعركة في الحرب القوقازية لا تذهبان سدى. لقد أنزل عدداً من جنوده وأمرهم بالانبطاح في الطمي على الضفة. سقط واحد أو اثنان منهم برصاص الأتراك في أثناء تنفيذهم الأمر.

بدؤوا الردَّ على مصادر إطلاق الناركي يُغطوا على إنزال القادمين خلفهم، ووصل زورق وراء آخر إلى الضفة. أنزلت الروارق حمولتها، وانضم جنودها إلى الأوائل، وشاركوا في إطلاق النار وهم يخوضون في الطين. أخيراً، تجمعت قوى بما فيها الكفاية. كان بين الجند هنا الجنرال الشاب سكوبيليف، الذي انضم طوعاً إلى أول دفعة من الشجعان. أمر الجنرال إيولشين جنوده أن يُهيئوا الحراب ويقفوا على أرجلهم في انتظار أوامر الضباط القادة. نُقّذ اقتحام قوي جماعي لا يقاوم يرافقه صوت هتاف «أورا»، يطغى على أصوات إطلاق النار التركي، ويهز هواء خيوط الفجر الأولى. لم يذهب الرد على إطلاق النار سدى، فقد أوقع العديد من القتلى. لكن الأتراك لم يستطيعوا تحمُّل طعنات الحراب، وبدؤوا في التراجع عشوائياً.

لاحق جنود إيولشين العدو مطلقين عليه النار لبعض الوقت، ثم توقفوا، فما كان بإمكانهم أن يبتعدوا عن أرتالهم.

تابعت قوارب التجذيف، في أثناء تبادل إطلاق النار الكثيف، الانطلاق ذهاباً وإياباً، ولو ببطء، لكن على نحو مستمر، من ضفة إلى أخرى، مُحمّلةً بقوات جديدة. والتحق بها فيما بعد زورق قطر صغير.

كانت المدافع الروسية تطلق النار على نحو متواصل، إلّا أنّها مع ذلك، لم تكن قادرة على إسكات نيران العدو. راحت القذائف التركية تطير في الهواء، وتسقط في المياه، وتقطع المجاذيف، وتنفجر بين الأرتال التي تتحرّك في الجزيرة. أصابت إحدى القذائف زورقاً، على متنه مدفعان وجندي مدفعية وقائد بطاريّة. غرق الزورق مباشرة وغاص إلى القاع،

واستشهد من كان على متنه، وهي الحادثة الأليمة الوحيدة التي حصلت في أثناء العبور؛ لكن كثيراً من الجنود استشهدوا على الضفتين...

سجّل ذلك كلَّه بأمانة مراسل الصحيفة اللندنية «Daily News» المعروف، الذي استطاع الحضور في أثناء عبور قواتنا لنهر الدانوب: «لما قصدتُ ، الساعة الثامنة صباحا، الأمير سفياتو بولك - ميرسكي على التلَّة أمام زيمنتسا، كانت قد وصلت معلومات من الجهة المقابلة بأنّ كتبية الجنر إل إيو لشين قد تمكنت من العبو ر إلى هناك بعديدها الكامل، و أنّ هناك بطارية روسية، وأن الجنرال دراغوميروف، توجّه بدوره إلى المكان. نحن راقبنا المشهد الذي امتد أمام أعيننا بعض الوقت. كان عدد كبير من القوات على الجزيرة إلى يسارنا ينتظر الأوامر للتحرّك إلى الأمام.



صفّ طويل من المدافع بفوهاتها، المُطلّة فوق سطح الماء، تقصف دون أن تتوقف لدقيقة، الضفة الأخرى من النهر. القذائف الروسية تندفعُ في الهواء بدقة مدهشة، ثم تصيب بدقة الحصن التركي المبني عند سيستوفو.

دافع جنود المدفعية الأتراك بعناد عن مواقعهم؛ ما إن يلمع أحد المدافع، يطلق النار في الدقيقة نفسها مدفع آخر. لم يبق أحد، على ما يبدو، في سيستوفو؛ لكأنّ المدينة بأكملها قد تجمدت؛ لكن رجال المدفعية الأتراك وقفوا بشجاعة عند مدافعهم، وسط غيوم الغبار الكثيفة التي ارتفعت متكاثرة من حولهم من جرّاء انفجار القذائف الروسية.

من الجهة الروسية لم يتوقف عن القصف أيُّ مدفع من المدافع المتمر كزة خلف الأشجار، ولا لدقيقة واحدة. وكانت القنابل والقذائف تهدر وتتفجر بين الأرتال المتمركزة على ■ الجزيرة، وكان رجال التمريض يهرعون ذهاباً وإيّاباً مع حمالاتهم ينقلون بسرعة الضحايا المضرجين بدمائهم من ساحة المعركة.

حدّد تطاير رشقات الماء المستمر، مكان سقوط القذائف في نهر الدانوب، ولم يكن بإمكانك إلّا أن تتعجّب، كيف أن هذه الكمية من القذائف، التي تصفر فوق الزوارق ذات المجذايف، المحمّلة بالجنود المتراصين في مجموعات، لم تنلْ منهم.

إنّ سقوط أي قذيفة على مثل هذه الزوارق، كان يمكن أن يحدث دماراً فظيعاً؛ وليس أقلّ فظاعة من ذلك ما كان يمكن أن ينتج عن سقوط أي قذيفة وانفجارها وسط القوات المشاة، الموجودين بكثافة على الشاطئ خلف أشجار الصنوبر. ليس من الصعب التصوّر كم كانت خسائر الروس ستصبح جسيمة لو أن الأتراك احتلوا سيستوفا بأعداد كبيرة. الآن، أدّت هذه الملحمة الدموية دورها كما لو أنّها فرحة لسكان زيمنتسا، الذين انفتحت أمام أعينهم ضخامة نهر الدانوب بأراضيه المنخفضة، وجزره ومياهه الضحلة، التي امتد فوقها حجاب أبيض من دخان مسحوق كثيف. كانت زيمنتسا تعجُّ بالحياة، فقد سُمعت الأصوات في كل مكان، والجميع مشغول ويتحرّك، ما شكَّل تبايناً حاداً مع غياب الناس، الذي ساد سيستوفو.



أعطى الأمير سفياتوبولك – ميرسكي، أو امره لألويته بالنزول إلى الجزيرة والاستعداد للعبور بعد أن تلقى برقية حول عبور فرقة الجنرال دراغوميروف. قبل ذلك، كان جنود فرقته يرتاحون على العشب خلف زيمتسوفا بعد إنجازهم تعزيزات الانتقال. وفي الوقت الذي كنّا فيه نريد النزول من على التلة التي كنّا نراقب المعركة منها، تعالى صراخ يعلن بأنّ سفينة حربية تركية تتجه إلى الأعلى في الدانوب.

بالفعل، بدت خلف نهاية الجزيرة سفينة ذات مدخنتين، تتحرّك ببطء إلى الأمام. وهُيّئ لنا بأن الخطر يتهدد الزوارق ذوات المجاذيف، وكان يمكن انتظار عمل فذّ جديد للطوربيدات؛ لكن الضباط الروس، ولدهشتي أنا، لم يروا في ذلك أيّ خطر، ولو كان بسيطاً، بل على العكس، لكأنّهم سرّوا لظهور السفينة التي يتصاعد منها الدخان.

إنّ المدخنتين اللتين شككنا في أمرهما، فاعتقدنا أنّهما لسفينة حربية تركية، كانتا في الواقع مركبتين طويلتين بخاريتين موصولتين إحداهما بالأخرى، قدمتا لتسهيل انتقال القوات الروسية. فقد مرّتا من خلال النيران التركية، ورستا عند الشاطئ في نقطة عبور أعلى بعض الشيء، ووقفتا في مكانهما، بانتظار حمولتهما».

وقف الأمير سفياتوبولك - ميرسكي، عندما حان دور فرقته، على جسر العبور وسمح لها بالمرور إلى جانبه، محيّياً الألوية التي كانت تعبر الجسر.

سار أمام الفرقة التاسعة فو جُ لواء المشاة ، الذي شُكِّل خصيصاً لهذه الحرب ، ولم يكن تابعاً لأي فيلق . وتألفت فرقة سفياتوبولك – ميرسكي من ألوية تاريخية ، خاضت تجاربها في حرب القرم وتعرضت لخسائر كبيرة في أثناء الحصار العظيم لمدينة سيفاستوبول .

هذه الألوية هي – اللواء 33 يليتسك (7)، و34 سيفسك، و 35 أرلوف و 30 بريانسك. إنّها ألوية شجاعة سارت في المنحدر الشديد، ثم عبرت فوق الجسر الذي نُصب من خلال منعطف الدانوب والمستنقع. ولما وصلت إلى المرج، اصدمت مباشرة بمنظر ليس مريحاً البتّة. كان أمام جنودها مركز أسعاف الخط الأوّل، حيث كانت تصله الحالات الخطرة لتقدّم إليها الإسعافات الأوّلية اللازمة قبيل إرسالها إلى المستشفيات التي أُعدّت في زيمتسوفا.

لما مرّ الجنرال والوفد المرافق له إلى جانب مركز الأسى والمعاناة هذا، كان قد استلقى على النقالات الدموية قُرابة عشرين شخصاً، كلّ ينتظر دور عمليّته الجراحيّة. وكانت عيون عدد منهم ذابلة، ووجوه بعضهم ميّتة لم تعد تحتاج إلى أيّ رعاية.

حملوا في مواجهتهم ضابط حرس جميلاً وفتياً، تبين أن رجله مُحطمة. حتى إذا أصبح بمحاذاة الوفد نهض الشاب الشجاع على مرفقيه كي يؤدّي التحية للجنرال، ويطلب إلى المراسل الإنكليزي دفتر الملاحظات، فيكتب برقية يُخبر فيها ذويه وأصدقاءه، أنّه جريح، وجرحه ليس خطراً. وبعد مسافة، لما سار الجمعُ خلف المدافع، ابتعد جانباً عن بطارية أحد المدافع ابن القائد العام، الدوق الأكبر نيقو لاي نيقو لايفيتش (الأصغر)، مؤدّياً التحية للجنرال.

<sup>7)</sup> ينسب الراوي هنا الألوية إلى المدن التي تتشكّلُ من أبنائها : فهذا لواء مدينة أرلوف، وذاك لواء مدينة بريانسك، وهكذا. (م).

كتب حينها المراسل الإنكليزي ملاحظة أخرى في دفتره:

«لا يناى أعضاء الأسرة الإمبراطورية الروسية بأنفسهم، عندما تصدر أوامر القيصر الروسي، بل يضحّون بأنفسهم في الميدان. لا توجد في روسيا تلك العادة، التي بمقتضاها تلجأ الشخصيّات العليا الرسمية إلى التنحي عن المهمات والالتزامات الصعبة، التي تفرضها الوطنية. الدوق الأكبر الشاب، كان قد عبر الدانوب، والآن يعود من ضفة العدو، وهو بكل معنى الكلمة في سعادة غامرة لنجاح الأعمال القتالية».

\* \* \*

لقد تضررت الآن ضفتا الدانوب بآثار القنابل والقذائف العميقة. كأنّ حرّ اشات<sup>(8)</sup> شيطانية ضخمة سقطت من السماء فأصابت الأرض بمخالبها الرهيبة، وحولتها إلى أخاديد غير متساوية وأكوام من الطين السميك.

قفز خريستو من الجسر العائم الراسي، وشاهد إلى يساره خندقاً تركيّاً، وإلى يمينه - حصناً للعدو متروكاً فيه مدافع مشوّهة.

ركض مسرعاً تحت أزيز الرصاص والشظايا إلى الرابية، يلهث ويغطّى وجهه العرق.

أحسن بطعم الدم في فمه بسبب عدم كفاية الأوكسجين، وهذا ما يحصل في أثناء الركض السريع. كان يصرخ ويلهث مندفعاً مع أصدقائه العسكريين. شعر خريستو فجأة بنظرة كراسيميرا من تلك الضفة. تجمّد للحظة. الحياة! أيّ حياة تنتظرهما الآن! أيّ حياة انتظرت بلغاريا! شاهد أمامه من أعلى الرابية، ومن خلال دموع الفرح، بانوراما العبور كلّها، خلفها شاطئ مغطّى بالقصب الإسفنجي وطريق ممهّد جديد، يسمّى «مسرح الأحداث الحربية» استدار إلى الجانب الآخر – هناك سهوب وجبال، جبال، جبال تنادي... سوف يزرع على منحدر اتها العنب!

ولما خيّم على عينيه النجاح المتزايد المُسكر، وأضاءت وجهه ابتسامة شجاعة جريئة متهوّرة، اخترقت رأس خريستو رصاصة شاردة. سقط على الأرض، ومدّيديه على الساعهما، معانقاً قطعة عزيزة من الأرض البلغارية المحرّرة.

<sup>8)</sup> الحراقات أو الحراشة الاسم العلمي: ( Gryllotalpidae ) بالإنجليزية: ( Mole cricket ) هيفصيلة في رتبة مستقيمات الأجنحة) الجنادب والجراد والصراصير). والحراشة عبارة عن حشرة أسطوانية الجسم، طولها نحو 5-5 سم، لها أعين صغيرة وقوائم أمامية متطورة بشكل كبير تشبه المجرفة تستخدمها لحفر جحور في الأرض. (المترجم).

قذف انفجار قنبلة أمام كراسيميرا سمكة رمادية مذهلة. سقطت على الأرض، ونظرت إلى المرأة، وهي تبتلع الهواء مسعورة، بعينين لؤلؤتين ضبابيتين كبيرتين تنتميان إلى العالم الآخر.

شعرت كراسيميرا بإحساسها الأنثوي من جرّاء ذلك بالمصيبة، كأنّها تلقت ضربة، ليس آلاف الرشقات المائية، بل آلاف الرصاصات! أمسكت رأسها بكلتا يديها وصرخت بأعلى صوتها دون أن تتجرّأ على الحركة، وحدّقت، كأنّها مُنومة مغناطيسيا، إلى السمكة المرتجفة:

 $!1-1-1-\tilde{1}$  -

تجمد الجنين في بطنها، مذهولاً أيضاً، وتوقف عن الركل.

تهاوت كراسيميرا في الطين، تتنفس بعمق وقد ضاق صدرُ ها، مثل السمكة التي رماها الانفجار على ضفة الدانوب، وقد فقدت القدرة على الاستمرار في الوقوف.

- تحرر ك، أيها الصغير! - دفعت بطنها قليلاً و بعناية - تحر ك يا حبيبي! لن تصرخ ماما بعد الآن. ماما لن . . .

السمكة! لقد رأت كراسيميرا، الآن، أن السمكة هي المذنبة فقط بما حدث. لم تكن هناك انفجارات بالتأكيد، ولا زوارق، ولا زوارق عبور، ولا جنود ولا ضباط يتبادلون إطلاق النار. حركت السمكة شفتيها المقرفتين السكرانتين من الخوف محاولة إيصال التحية من العالم الآخر.

جمعت المرأة آخر قواها المتبقية، ودفعتها قائلة:

- عودي أدراجك إلى النهر. عودي! ليكن الربّ معك!

اختفت السمكة، دون أن تُظهر رشاقة تُحسد عليها، ببطء في الأعماق السوداء. تحرّك الطفل. وتنفست كراسيميرا الصعداء.

لقد فهمت فجأة ، وبوضوح ، أن خريستو لم يعد موجوداً في هذه الدنيا .

همست للطفل قائلة:

- خريستو، سأسميك خريستو!

\* \* \*

كان مركز الإسعاف للخط الأول في منطقة سقوط قذائف بطاريات المدفعية التركية في السوادي، حيث توجد طبقة سميكة من الطين، مستعدة لابتلاع أي شيء. اقترب هذا الجحيمُ

من الناس إلى درجة أنّهم نفّضوا عن أكتافهم غطاء الأرض النباتي والجذور، والأزهار والأشجار. لقد عرَّت القذائف المكان الذي يجب أن تأتي إليه الأجساد، مهما حاول الإنسان أن يتجنّب ذلك.

تجمّع هنا عدد كبير من الجرحى. ولإبعاد الكارثة عن منطقة عمل الصليب الأحمر، أجبرت المدفعية الروسية بنيرانها المصوّبة بدقة مدافع العدوّ على إسكات نيرانها، وذلك بعد أن قصفت المساحة التي كانت تتوضع فيها كلّها. عمل موظفو المركز دون استراحة، كأنّهم يعملون بشكل آليّ مُنظم، وكان الممرضون ورجال الإسعاف دائماً مع القوات، فإذا ما جُرح أحد الجنود، تسلّمته مباشرة أيدي رجال الإسعاف. وإذا لم يكن الجرح خطرابحرى تضميده في الحال؛ وإذا كان جدّياً وخطيراً، نقل الجندي على الحمالة إلى المركز الثاني، المجهّز بصورة أفضل خلف الخط الثاني. كان يمكن لعمل رجال الإسعاف أن يكون أسرع، لو أن إخلاء الجرحى لم يعوقه الرمل العميق والوحل الكثيف، وهما يمنعان الحركة، ويوصلان الجرحى، الذين يُنقلون إلى قسم التضميد سيراً على الأقدام، إلى حالة من اليأس. لقد كانت نسبة الجروح الخطرة عالية، فقذائف الأتراك لم تنقصها الدقة.

غرقت عربات الدعم مع الخيول في الطين. حيث شقّ الجنود الروس مع عتادهم الكامل طريقهم في الطين اللزج، غارقين فيه حتى رُكبهم. الجيّد، أنّ القوات جُهِّزت باللباس الكامل للمسير، وبقي اللباس الأبيض في هذه المرّة دون استخدام. كان من الواضح أنّ التعليمات حول ذلك مردّها إلى كون الانتقال من الطقس الحارّ نهاراً، إلى الطقس البارد ليلاً، يمكن أن يؤثّر على نحو قاتل في الجرحى، وعدا ذلك، فإنّ الكتّان يمكن أن يشكل ببياضه هدفاً سهلا للعدو.

كتب المراسلُ الإنكليزي التفاصيلَ كُلُّها في دفتر الملاحظات:

«صادفنا بعد أن خرجنا من المستنقع ، مجموعة من الأسرى الأتراك . معظمهم كانوا جنوداً غير نظاميين ، باشبوزقيين ، – أناس قاماتهم طويلة ، وقوية ، يشبهون قطاع الطرق ؛ وقد نظر وا إلى الجميع باز دراء . كان بينهم عدد من الجنود النظاميين ؛ أدهشنا مظهر هم المؤلم وتعابير المعاناة على وجوههم . ضمّت المجموعة جمهوراً مختلفاً من المسلمين والبلغار . كان ثمّة مكان خلف الصفصاف ، وُضعت فيه جثث القتلى ، وكانت منتفخة ، وقد از رقّ لونها بتأثير أشعة الشمس الحارقة . نظر الجنود الذين يحرسونها بحزن نحو الرفاق الذين غادر وهم إلى الخلود . تناثرت في هذا المكان قطع من القماش والملابس . من الواضح أن القذائف التركية فعلت فعلها هنا . وقد سقطت قذيفتان في المستنقع ، عندما اقتربنا من الماء» .

استمرّت المعركة على منحدر التل الذي يلفّ الخليج. توحّد الأتراك في رتل خلف ممر المنحدر الساحلي، تحلُّوا بالشجاعة وهاجموا المواقع الأمامية لكتيبة الجنرال إيلشين، الخط الذي لم يكن قد حصن تعزيز اته بعد بما فيه الكفاية. وقد ضيّق الأتراك عليهم الخناق، ولعلُّهم توهّموا أن في استطاعتهم رمي الروس في الدانوب، لكنهم، وبعد أن دخلوا منطقة مرمي نيران القذائف، استداروا مباشرة إلى الخلف، وتبعتهم البطارية التركية، التي أسرعت بدورها هاربة كي لا تقع في يدي المنتصر. انتهى المشاة الروس من تثبيت مواقعهم بعد منتصف الظهر على مرتفعات الضفة المقابلة، مسيطرين بذلك على وسط بلغاريا ومعهم في الخلف نهر الدانو ب المحرّ ر .

كتب مراسل «Daily-News» يقول:

«لن أدخل في التفاصيل التالية. لقد أنجز العبور على نحو غير متوقع، وبسرعة، وبحيوية رائعة وفن مُذهل . لقد حُفظَ السرُّ حتى اللحظة الأخيرة؛ لم يُعطَ أي تلميح حتى صغير حول التحضير للحدث. لقد كان الإمبراط ور مع حاشيته في تورنو - مارغوريلل، إمعاناً في خداع العدو، وقد قُصفَت نيكوبول قبيل العبور قصفاً مكثفاً. اليوم، أو غداً صباحاً في الحد الأقصى، سيكون الفيلقُ الثامن بأكمله على الضفة الأخرى من النهر، بمن فيهم لواء المشاة. وغداً ستصل الفرقة 30، وسيتبعها في الأغلب، الفيلق 12 بأكمله. وستكون فرقة الخيالة بقيادة الجنرال سكوبيليف بأكملها وفرق مشاة الفيالق 8، و 12، و13 جميعها جاهزة للانطلاق عند الدانوب، بانتظار تحرّك الأرتال التي عبرت إلى تيرنوفا. سيكون تعداد الأرتال، في الأقل، مئة ألف شخص من القوات، ما يشكل في الحقيقة قوّة لا تقهر». 🔼





Manet, The Balcony ,1869



## الشرفة

تأليف: هيرمان ملفيك ترجمة: فاديا جادو العوام

ولـــد هيرمان ملفيك في مدينة نيويورك، أميركا، في الأول من شــهر آب عام 1819. انضـــمّ إلى طاقم العمك على أحد المراكب في عام 1839، وعمك منذ ذلك الوقت على مراكب عدة. ظهرت خبرته في مجاك الســفر البحري من خلاك أولى رواياته Typee عام 1846 و Omoo عام 1847. أمــا كتبه اللاحقة مثك Moby Dick عام 1851 فلم تحقّق مبيعــات جيدةً، واتّجه بعدها إلى كتابة الشعر. وتوفى عام 1891، وبعد وفاته عُدّ من أهمّ الكتّاب الأمريكيين.

## تمهيد

قصة (الشرفة) مكتوبة كقصة تمهيدية تخص مجموعة هيرمان ملفل القصصية، إذ يضفي بطل القصة صورة مثالية على بقعة مشعة على الجبل ينظر إليها من شرفته، وهي عبارة عن كوخ.

وفي أحد الأيام، ذهب إلى الكوخ ليجد ماريانا، الفتاة التعسة، التي تتوق إلى رؤية الشخص المحظوظ الذي يعيش في البيت الأبيض الذي تنظر إليه من نافذتها.

يُفهمنا الراوي أنه هو نفسه موضوع لخيال لا يختلف عن خياله، ويترك انطباعاً أن المثالية هي مجرد وهـم. إضافة إلى العديد من المراجع الكتابية والأسطورية، التي يسميها سيلتس (نمط ميلفيلي مألوف). وتلمّح القصـة إلى قصيدة إيمرسون (المشكلة)، وإلى دون كيخوتة وضياع الجنة، وتسمي على نحو صريح إدموند سبنسر، كما يشير الراوي إلى بعض مسرحيات شكسبير، ووفقاً لسيلتس، لا بد للفتاة ماريانا أن تذكّر القارئ بماريانا في مقياس شكسبير وماريانا ألفريد تينيسون.

المترجمة

<sup>•</sup> مترجمة سورية.

## الشرفة

«بأجمل الزهور، يستمر الصيف، وأنا أعيش هنا، فيديل».

لمّا انتقات إلى الريف، كان عليّ أن أسكن منزل ضيعة ذا طراز قديم، لا يحتوي على شرفة، وهذا نقص ندمت عليه، ليس لأنني أحب الشرفات فحسب، إذ إنها تجمع بطريقة ما بين الراحة داخل الأبواب والحرية خارجها، وتستمتع فيها بضبط مقياسك للحرارة؛ بل لأني أحب منظر الريف الذي يحوطها كأنه لوحة.

إننا في موسم التوت، فلا يتسلق أي صبي التل أو يعبر الوادي دون أن يصطدم بجذوع أشجارها المزروعة في كل مكان. كما وتلوّح أشعة الشمس الرسامين الذين يرسمون هناك. إنها جنة الرسامين، حيث تتقاطع دائرة السماء مع دائرة الجبال. في الأقل هذا ما يبدو من المنزل؛ على الرغم من ذلك، حالما تصل إلى تلك الجبال، لا يمكنك أن ترى أي دائرة منها – حتى لو حُدِّد الموقع بخمس عصيً، ولا أن ترى هذا المنظر الساحر.

المنزل قديم؛ منذ سبعين عاماً، نُقِلت الكعبة، أو الحجر المقدس، من قلب تلال هير ث ستون، الني اعتاد جماعة الحجاج – في كل عيد شكر – الحجّ إليه. مرّت فترة طويلة على زمن الحفر من أجل التأسيس، واستخدم العمال المجرفة والفأس، لمجابهة سكان الكهوف في تلك الأجزاء الجوفية، أي الجذور المتينة لأيكة (١) متماسكة محصورة فيما أصبح الآن أرضاً طويلة من منحدر مرج غاف، ينزلق بعيداً عن مسكبتي من الخشخاش – ومن تلك الأيكة المتشابكة، لم ينجُ سوى (شجر الدردار)، الذي لا يزال صامداً ووحيداً.

أياً كان من بنى البيت فقد بنى أفضل ما يعرف، أو ربما سطع سيف أوريون المسلّط عليه من السماء في ليلة مرصّعة بالنجوم، وقال له: «ابنِ هناك». وإلا كيف يمكن أن يدخل في ذهن البنّاء أنه حين إجراء عملية التمهيد وقطع الأشجار في هذه البقعة من الغابة، سيكون هذا مَطَلّه الأرجواني؟! فلا يقلُ شأناً عن تل غريلوك(2)، المحوط بالتلال، ويشبه شارلمان(3) بين أقرانه.

<sup>1)</sup> الشجر الكثيف والملتف.

<sup>2)</sup> غريلوك: جبل يبلغ طوله 3489 قدماً ويقع في الزاوية الشمالية الغربية من ولاية ماساتشوستس، وهو أعلى نقطة في الولاية. تقع قمته في الجزء الغربي من مدينة آدامز في مقاطعة بيركشاير. على الرغم من أنها من الناحية الفنية جزء من جبال تاكونيك، إلا أن جبل غريلوك يرتبط عموماً بجبال بيركشاير المتاخمة للشرق. (المترجمة)

 <sup>(3)</sup> شارلمان أو كارل الكبير أو قارلة، هو ملك الفرنجة وحاكم إمبراطوريتهم بين عامي 768 و800 للميلاد. إنه إمبراطور الإمبراطورية الرومانية المقدسة بين عامى 800 و814 للميلاد، والابن الأكبر للملك بيبين الثالث من سلالة الكارولينجيين. (المترجمة)

في الوقت الحالي، بالنظر إلى منزل يقع في مثل هذا الريف، ولا توجد فيه شرفة لراحة أو لئك الذين قد ير غبون في الاستمتاع بالمنظر، وقضاء وقتهم والتخفيف من حدته، يبدو كأنه إغفال شبيه بصورة في صالة عرض للصور لا تحتوي مقعداً؛ فهي مصممة بهدف عرض الصور، وتبدو قاعة رخامية خاصة بهذه التلال الجيرية نفسها، صالة عرض معلقة فيها لوحات تتلاشى شهراً بعد شهر دائماً في صور جديدة. جمال مهيب لا يمكنك متابعته وقراءته.

في الوقت الحاضر، مطلوب الهدوء والاستقرار في كرسي مريح. من أجل ذلك، في الماضي، لمّا كان الخشوع رائجاً، خلاف الخمول الذي لم يكن كذلك، اعتاد أتباع الطبيعة، دون شك، الوقوف والتعبّد، تماماً كما كان يفعل عَبدة القوة العليا في كاتدرائيات تلك العصور، أما في هذه الأوقات، وبسبب ضعف الإيمان ووهن الركبتين، فلدينا شرفة و مقعد خشبي طويل.

في السنة الأولى من إقامتي ، كان أكثر شيء ممتع لي أن أشهد تتويج شار لمان (حين سمح الطقس بذلك، إذ كانوا يتوجونه في كل شروق للشمس وغروبها)، فأصطفى لنفسى ردهة رائعة من العشب على ضفة جانب التل المجاور، صالمة مخملية خضراء، ذات ظهر طويل مبطن بالطحلب؛ بينما نمت في المقدمة، على نحو غريب، -إنما بعظمة، كما أعتقد- ثلاث خصلات من البنفسج الأزرق في حقل من الفراولة البرية؛ وتعريشة، مع زهر العسل، أعدها كمظلة. ردهة ملكية للغاية، إلى درجة أنها هنا، حقاً، تشبه مقصورة ملك الدنمارك في بستانه، (تطن أذني، لا شكَّ في أنني استخدمت تشبيها خبيثاً). إنما، لو كثرت الرطوبة، في بعض الأوقات، في كنيسة وستمنستر، بسبب إيغالها في القدم، فلماذا ليست كذلك داخل هذا الدير الجبلي، وهو الأقدم؟

لا بدّ من بناء شرفة فيه.

كان المنزل فسيحاً، وتروتي ضئيلة؛ لذلك، ليس في إمكاني بناء شرفة بانور امية، دائرية حول البناء، على الرغم من أن النجارين - في الواقع، ونظراً إلى حسابات القاعدة والمربع التي نسيت كم قدماً تساوي مساحتها- حرصوا، بطريقة سخية على تلبية أقصى أمنياتي، لهذا سأكتفي ببنائها في إحدى الجهات الأربع بحيث تمنحني إطلالة أريدها. الآن ، أيّ جهة اختار؟

إلى جهة الشرق، يتلاشى هذا المخيم الطويل من تلال هيرث ستون، بعيداً باتجاه كيتو؛ حيث تتساقط، في كل خريف، نُدفّ بيضٌ صغيرة لشيء ما يطلّ فجأة من أعلى جرف، في صباح بارد، فتسقط أول جنزة صوف لخروف الموسم الجديد؛ ثم يُعلَن فجر الميلاد (الكريسماسس)، وهو يلف تلك المرتفعات القاتمة بالقماش المقلم والمنقش باللون الأحمر، مشهد جميل تراه من شرفتك هذه. إنه منظر حسن، إنما هناك شارلمان في الشمال، فلا يمكن مقابلة تلال هيرث ستون مع شارلمان. حسناً، سأختار الجهة الجنوبية، حيث توجد أشجار التفاح. جميل أن تجلس في صباح معتدل، من شهر حزيران، وترى ذلك البستان، أبيض البراعم، كعروس؛ وفي تشرين الأول، يتحوّل إلى فناء ترساني أخضر؛ فهذه قوام صورة وردية. جهة جيدة جداً، وأحببت ذلك؛ غير أنه هناك شارلمان في الشمال.

انظر إلى الجهة الغربية، ثمة مرعى مرتفع، يتجه بعيداً إلى غابة القيقب في الأعلى. إنه جميل، في بداية فصل الربيع، حين تتبع جانب التل، ذي اللون الرمادي والأجرد، تتبع أقدم المسارات، التي أشير إليها، عبر خطوطها الخضر الأولية. حلوة، حقاً، لا أستطيع أن أنكر؛ لكن في الشمال شارلمان.

لذا، اخترت جهة شارلمان. لم يمض وقت طويل بعد عام 1848؛ وبطريقة ما، في ذلك الوقت، كان لهؤلاء الملوك، في جميع أنحاء العالم، حق التصويت، وصوتو الأنفسهم.

ما إن حُفرت الأرض، اعترى الجار ديفس – بين كل الجيران – ضحك شديد؛ شرفة في الشمال! شرفة شتوية! يريد مشاهدة الشفق القطبي في منتصف ليالي الشتاء، كما أظن؛ أتمنى أن يُخزِّن جيداً قفازات فرو قطبية.

كان ذلك في شهر آذار البارد. لا تُنسى أنوف النجارين الرق، الذين سيبنون شرفته حصرياً في جهة الشمال، وكيف كانوا يستكشفون حيوية المدينة. غير أن آذار لا يستمر إلى الأبد. صبراً، سيأتي شهر آب. بعد ذلك، سأكون أنا (أليعازَر) في الجنة الباردة في شرفتي الشمالية، مستلقياً في حضن إبراهيم، وألقي نظرة شفقة إلى ديفس العجوز المسكين، المعذب وسط الجنة والنار في شرفته الجنوبية.

لا تصدّ هذه الشرفة الشمالية – حتى في كانون الأول – البرد القارس والعاصف، والرياح الشمالية، وتسرّب الثلج كطاحونة تنخل أنعم الطحين؛ لذلك، مرة أخرى، أخطو، بلحية متجمدة، على سطح أملس متجاوزاً كيب هورن (4).

في الصيف أيضاً أجلس هنا مثل كانوت<sup>(5)</sup>، غالباً ما يذكّر المرء بالبحر، ليس لأن الأرض الممتدة تزداد فيها سنابل الحبوب المائلة، ويتموج العشب موجات صغيرة عند الشرفة السفلية

<sup>4)</sup> كيب هـورن: الرأس الجنوبي لأرخبيل تييرا ديل فويغو في جنوبي تشيلي، ويقع في جزيرة هورنوس الصغيرة. يمثل الحد الشمالي لممر دريك، حيث يلتقي المحيطان الأطلسي والهادئ.

<sup>5)</sup> كانوت: ملك إنكلترا الدنماركي (1016-1035). اشتهر بجلوسه أمام البحر وأمره للأمواج أن تتوقف دون جدوى كي يثبت لشعبه أنه ليس إلهاً. (المترجمة)

كأنه شاطئها، وتنبعث رائحة الهندباء كالرذاذ، وأرجوانية الجبال تشبه تماماً أرجوانية العباب، وظهيرة شهر آب التي لا تزال ساكنة على المروج البعيدة، كهدوء الأفق؛ بل بسبب الاتساع والعزلة المحيطين به، والصمت والوحدة أيضاً، ولأنه أول بزوغ لمنزل غريب يرتفع خلف الأشجار، وهو بالنسبة إلى العالم كله، كمن يتجسس على الساحل البربري وشراع غير معروف الوجهة.

وهذا يستحضر رحلتي الداخلية إلى أرض الجنيات، رحلة حقيقية، غير أنها -في مجملها-مثيرة للاهتمام كما لو كانت مخترعة.

من الشرفة، سُحرتُ بشيء ما -لست متأكداً منه- مخفيّ، بعيد على نحو غامض، كما يبدو، في شكل جيب صدر أرجواني أو وعاء مقعر مرتفع، أو زاوية مجوّفة وغارقة بين الجبال الشمالية الغربية، ومع ذلك، أكان جانب الجبل أم فوق قمته، لا يمكن تحديده حقاً؛ لأنه، وعلى الرغم من النظر إليه من نقاط مناسبة فإن القبة الزرقاء تحدّق بعيداً ما وراء البقية، وستتحدث إليك، إذا جاز التعبير، وتخبرك بوضوح متجاوزة إياها، وعلى الرغم من أن (القبـة الزرقاء) تبدو بينها، فهي ليست كذلك (معاذَ اللـه!)، وفي الواقع، هل تعلم أنه يعدُّ نفسه أنه يفوقهم بأذرع عدّة، فيقول الحقيقة، وهو محق في ذلك، على الرغم من ذلك، ثمة سلسلة جبال معينة هنا و هناك مز دو جة تشبه عصبة ، تتكاتف و يُتابع بعضها بعضاً ، بأشكالها وارتفاعاتها غير المنتظمة، بحيث تبدو من الشرفة جبلاً قريباً ومنخفضاً في معظم الأحوال الجوية، وسيحجب نفسه في جبل أعلى وأبعد؛ عندئذ سيظهر ذلك الشيء كئيباً على قمة الأول، وعلى الرغم من كل ذلك، سيكون متداخلاً مع خاصرة الأخير. هذه الجبال، بطريقة ما، تلعب الغميضة، وكل ذلك أمام عيني المرء.

لكن، مهما كان الأمر، فإن تلك البقعة المعنية كانت - في جميع الأحوال- موجودة بحيث تكون مرئية فحسب، إنما بشكل غامض، وفي ظل ظروف ساحرة معينة من الضوء والظل.

في الواقع، منذ عام أو أكثر، لم أكن أعلم بوجود مثل هذا المكان الرائع، ربما لم يكن معروفاً من قبل، لولا ظهيرة ساحرة في أواخر فصل الخريف، ظهيرة شاعر مجنون؛ لمّا تغيرت أشجار القيقب في الحوض الواسع السفلي و فقدت صبغتها القرمزية الأولى متحولة إلى دخان خافت يشبه المدن المشتعلة، حين تخمد النيران على فريستها. وكان ثمة شائعات مفادها أن هذا الدخان في الهواء العام لم يكن طوال الصيف الهندي (6) - الذي من غير المعتاد أن يكون شاحباً جداً، مهما كان معتدلاً - لكن في جزء كبير منه، كان يهبّ من الغابات البعيدة

<sup>6)</sup> فترة غير عادية من الطقس الجاف والدافئ في أواخر الخريف.

لأسابيع في فير مونت؛ لذلك لا عجب أن السماء كانت تنذر بالسوء مثل مرجل هيكات (7) فيدو أن اثنين من الرياضيين يعبران حقل قمح فيه بقايا زرع بعد حصاده، المُذنب ماكبث والنذير بالشر بانكو؛ وسكنت شمس الناسك في كهف أدولام -باتجاه الجنوب وفقاً لموسمها ولم تفعل شيئاً آخر، لكن من خلال الانعكاس غير المباشر للأشعة المحدودة التي أسقطت ممر سيمبلون بين السحب، رُسمت بثبات شامة مستديرة كفراولة صغيرة على الخد الواسع للتلال الشمالية الغربية، إشارة كالشمعة، وبقعة مشرقة، حيث كان كل شيء سواها هو الظل، اعتقدت أن الجنيات هناك، حيث ترقص في حلقتها الشبحية.

مرً الوقت، وفي أيار التالي، بعد هطل أمطار خفيفة على الجبال، كأنها زخات خفيفة بعيدة وسط بحار ضبابية من أشعة الشمس، أحياناً في مكانين وثلاثة وأربعة، كلها مرئية معاً في أجزاء مختلفة، كما أحب أن أشاهدها من الشرفة، بدلاً من العواصف الرعدية، كما اعتدت، التي تلف جبل غريلوك القديم، مثل سيناء، حتى يظن المرء أن موسى، داكن اللون، يجب أن يتسلق شجر الشوكران اللاذع هناك. بعد هذه الزخات الخفيفة، رأيت قوس قرح، تستقر نهايته حيث ميّزت تماماً تلك الشامة في الخريف، اعتقدت أن الجنيات هناك. أتذكر أن أقواس قرح تجلب الأزهار، وأنه إذا استطاع المرء الوصول إلى تلك النهاية، فإن ثروته ستملأ كيساً من الذهب.

فكرت، هل سأصل إلى نهاية قوس قزح ذاك، ومع هذا كنت أتمنى ذلك. لاحظت أولاً، في هذا الوقت، وكما يبدو، نوعاً من الجدول أو الكهف جانب الجبل؛ في الأقل، مهما كان، إذا نظرنا إليه وسط قوس قزح؛ نراه يتوهج مثل منجم بوتوسي، لكن أحد الجيران الذي يعمل يومياً قال، لا شك في أنه ليس سوى حظيرة قديمة مهجورة، مداها متسع، وخلفها منحدر. لكننى، على الرغم من أننى لم أكن هناك من قبل، إلا أننى كنت أعرف أفضل منه.

بعد بضعة أيام، أثار شروق الشمس المبهج بريقاً ذهبياً في المكان نفسه، كما كان من قبل. بدا ذلك اللمعان مفعماً بالحيوية، كما لو كان يأتي من الزجاج فقط، فالمبنى -إذا كان مبنى، بعد كل شيء - قد لا يكون حظيرة في الأقل، وناهيك عن كونه مهجوراً، يجب أن يكون القش فيه قديماً منذ عشر سنوات. لا، إذا كان البشر قد بنوه، فلا بد أن يكون كوخاً، ربما كان مُقفراً و مشققاً فترة طويلة، لكن أُعيد تأهيله في هذا الربيع و زُجِّج بطريقة سحرية.

<sup>7)</sup> هيكات: آلهة في الأساطير اليونانية القديمة، وغالباً ما تظهر وهي تحمل زوجاً من المشاعل أو المفتاح، وصُوِّرت في فترات لاحقة بشكل ثلاثة أضعاف. وهي مرتبطة بشكل مختلف مع مفترق الطرق، والليل، والضوء، والسحر، ومعرفة الأعشاب والنباتات السامة، والأشباح، واستحضار الأرواح، والشعوذة.

مرة أخرى، في إحدى فترات الظهيرة، في الاتجاه نفسه، ميّزت عبر القمم الباهنة من أوراق الشجر المتدرجة، نوراً خفيفاً واضحاً يشبه الترس الفضي، الذي يمسك بالشمس على رأس محني؛ كما الذي ينير تجربة في الحالات التي تُدرس، يجب أن تأتي من سقف مغطى حديثاً، أكّد لي هذا تماماً أن ذلك الكوخ البعيد في أرض الجنيات مسكون.

يوماً بعد يوم تزداد أهمية اكتشافاتي، فما الوقت الذي في إمكاني تخصيصه من أجل قراءة (حلم منتصف ليلة صيف)، وكل شيء عن شخصية تيتانيا، حدقت متأملاً نحو التلال؛ إنما دون جدوى، فقوات الشرطة السرية، الحرس الإمبراطوري، إما تندس بخطى بطيئة ومهيية على طول المنحدرات؛ وإما يسيرون متبعين الضوء، ويهربون متجهين من الشرق إلى الغرب -في حروب لوسيفر ومايكل القديمة(8) - أو إلى الجبال، على الرغم من عدم تأثرها بهذه المعارك الوهمية في السماء، إلا أنها جو غير ملائم لمشاهدة الجنيات، كنت آسفاً جداً، لأنني اضطررت إلى البقاء بعض الوقت في غرفتي التي لا تواجه تلك التلال.

جلست مطولاً في الشرفة مرة أخرى؛ لمّا أصبحت في حالة جيدة في صباح أيلوليّ، وفكرت في نفسي \_\_لمّا مرّ أطفال المزارع، جامعو ثمار الجوز، عقب مرور قطيع صغير من الأغنام، وقالوا: «يا له من يوم جميل» -لقد كان كذلك، بعد كل شيء، غير أن آباءهم يقولون إنه يوم هادئ يسبق العاصفة، وفي الواقع، أصبحت حساساً بسبب مرضي، لأنني لم أستطع تحمل النظر إلى تعريشة صينية تبنيتها، وكان من دواعي سروري أنها تتسلق عمود الشرفة ممتلئة بأزهار نجمية، لكن في هذا الوقت، إذا نزعت قليلاً من الأوراق، فقد تظهر ملايين من الديدان الغريبة السرطانية، التي تتغذى على تلك الأزهار، وتشارك لونها المبارك، كي تجعلها بلا بركة إلى الأبد -لا شك في أن تلك الديدان كانت جراثيمها كامنة في البصلة نفسها التي أملت فيها حين زرعتها.

في فترة نقاهتي المملة والمزعجة جداً، كنت أجلس هناك، عندما نظرت فجأة، ورأيت نافذة الجبل الذهبية تتألق مثل دُلفين في أعماق البحار. اعتقدت أن الجنيات هناك مرة أخرى، وملكة الجنيات عند نافذتها الجنية؛ في أي حال، إنها فتاة جبلية سعيدة؛ سوف يفيدني النظر إليها كثيراً، لأنها سنداوي هذا الملل. هذا يكفي؛ سأطلق شراعي، ياهوو! بقلب مرح! وسأدفعه مبتعداً إلى الأرض الخيالية عند نهاية قوس قزح، في أرض الجنيات، كيف أصل إلى أرض الجنيات، وأي طريق أسلك لم أكن أعرف، ولا يمكن لأحد أن يخبرني، ولا حتى

<sup>8)</sup> مايكل هـ ورئيس الملائكة والشقيق التوءم للوسيفر مورنينغستار. بعـ أن قام لوسيفر بعمل نكران الذات بالعودة إلى الجحيم إلى الأبد، شعر مايكل بالغيرة من كل الثناء الذي حصل عليه من أشقائهما وقرر إفساد حياة توءمه على الأرض لإعادته وإثبات أنه لم يتغير.

إدموند سبنسر (9) ، الذي كان هناك ، وكتب إلي ، أكثر من ذلك للوصول إلى أرض الجنيات ، يجب أن تسافر إليها بإيمان . اتجهت إلى جبل الجنية ، وفي اليوم الأول الرائع ، بعدما اكتسبت القوة ، دخلت مركبي الشراعي المرتفع المفروش بالجلد ، وألقيت بالمرساة ، وأبحرت بعيداً ، مسافراً في رحلة مجانية كأوراق الخريف . تحركت مبكراً في الفجر باتجاه الغرب ، ونثرت الصباح أمامي .

بعض الأميال تفصلني عن التلال، لكنها بعيدة عن الأنظار الحالية لها. لم أكن ضائعاً، بسبب العصيّ الذهبية الجانبية، كركائز إرشادية واضحة، لم أشكٌ في الطريق المؤدي إلى النافذة الذهبية. لمّا اتبعتها، وصلت إلى منطقة منعزلة واهنة، حيث توجد طرق عشبية مهدتها الماشية الناعسة، التي يبدو أنها تمشي نائمة، وعلى نحو أقل استيقاظاً حين يحركها النهار. لم ترع وتأكل من الكلا المسحور قطّ. في الأقل، هكذا يقول دون كيخوتة، ذلك الحكيم، بل الأكثر حكمة على الإطلاق.

ذهبت ووصلت أخيراً إلى قاعدة جبل الجنيات، لكنني لم أر حتى الآن حلقة الجنيات. ظهر مرعى أمامي، وخمسة أعواد تالفة ومهترئة، بدت خضراء رطبة للغاية كأنها التقطت من حطام غارق. جاءت كوكبة برج الحمل العجوز المتعرجة، والطويلة، ومحيًا طويل ذو قرن منكمش، تشمشم، وبعد ذلك، تراجعت، وسارت بشكل مهذّب على طول طريق حليبي من الأعشاب البيض، ماضية خافتة إلى عنقود الثريا والهياديز (١٥)، إشارات صغيرة لا أنساها، لا! كانت ستقودني إلى مزيد من مسارها النجمي، إنما رحلات الطيران الذهبية للطيور الصفر، بالتأكيد، ستطير وتذهب إلى النافذة الذهبية. إنها تطير أمامي باتجاه واحد من أيكة إلى أيكة، متوغلة تجاه الغابات \_\_\_التي كانت تغري الغابات نفسها وبطريقة ما تستدرجها أيضاً عبر سياجها الذي يحظر طريقاً مظلماً، ومع أنه مظلم، فقد قادها. اندفعتُ عبره عندما خذلتني كوكبة الحمل، فقد ذهب، الآن، بعجلة إلى روح ضالة، ذهب في طريقه الأكثر حكمة. . . إلى أرض محرمة لا يسمح له بدخولها.

على طريق الغابة الشتوية، المتشابك طوال الوقت مع بستان أخضر شتوي، وإلى جانب المياه حصى مرصوفة مبتهجة من أجل وحدتها، وتحت أغصان شجر التنوب المتمايلة، النذي لا تلامسه الفصول، إنما يبقى أخضر دائماً، كنت أسافر أنا وحصاني؛ إلى منشرة قديمة، متاخمة للكروم التي تغطيها، حتى لا يُسمع صرير صوتها؛ عبر مجرى عميق من

<sup>9)</sup> إدموند سبنسر، شاعر إنكليزي وصاحب القصيدة الملحمية ملكة الجن، يعد سبنسر أحد أهم روّاد الشعر الإنكليزي المعاصر.

Hyades (10 : مجموعة من النجوم تتكون من كتلة متحركة في كوكبة الثور، قال القدماء: يفترض أنها تشير إلى اقتراب المطر.

رخام ثلجي، ملون وربيعي، حيث توجد الدوامات المنعشة في كل جانب، وتنسج كنائس فارغة في الصخر الحي؛ حيث يعظ جاك في المنبر، الذي يحمل اسم المعمّد نفسه، إنما في البرية؛ فراش من سرخس، حيث تُظهر كتلة حبوب ضخمة متقاطعة، في زمن مندثر، وثمة محاولات بشرية لفصلها، لكنهم فقدوا أسافينهم بسبب آلامهم، وقد صدئت الأسافين في ثقوبها؛ عبر العصور الماضية، على صخور الشلال المتدرجة، تحركت بعنف الأواني المجوفة في شكل جمجمة متضخمة عن طريق الدوران المتواصل لحجر الصوان المتعب دائماً، إلا أنه لا يبدو عليه ذلك؛ على منحدرات برية تصب في بركة سرية، لكنها تُهدّئ من دورانها هناك لحظة، وتتدفق بهدوء. وصلت إلى أرض أقل تحطماً، كحلقة صغيرة، حيث يجب أن ترقص الجنيات حقاً، وأيضاً سُخنت إطارات العجلات. كانت خالية من كل شيء، ولا زلتُ أتابع طريقي، فصعدت، و خرجت إلى بستان متحدّر ينظر إلىّ بلطف كقمر هلالى في الصباح.

حنى حصاني رأسه، وامتد التفاح الأحمر أمامه -تفاح حواء، تفاح شتوي فيه حموضة - ذاق واحدة ، وذقت أنا أخرى؛ وذاقت الأرض. فكرت، لم أصل إلى أرض الجنيات بعد، قذفت لجام حصاني إلى شجرة قديمة محدبة ، فعلق على غصن ملتو. بما أن الطريق الآن كان مخفياً حيث لم يكن ثمة طريق ، ولا يمكن لأحد يتمتع بالجرأة فحسب أن يذهب بمفرده عبر أجمة ثمر العليق التي حاولت دفعي إلى الخلف، على الرغم من أنني كنت منزعجاً من نمو غار الجبل غير المثمر. صعدت منحدرات زلقة إلى مر تفعات جرداء، حيث لا يوجد شيء يُحتفى به، لم أصل إلى أرض الجنيات بعد، كما أعتقد، على الرغم من أن الصباح هنا يتقدمنى.

لقد أصبت بألم شديد في قدمي وبالإرهاق، ولم أصل بعد إلى نهاية رحلتي، لكنني وصلت قبل وقت طويل إلى ممر وعر، متوغلاً نحو مناطق زراعية لا تزال خلفه. طريق متعرج، نصفه ممتلئ بشجيرات التوت، يلتف هنا بين المنحدرات، التي تحوي تشققات في حوافها غير المنتظمة. ثمة مسار صغير تفرع عبرها، ملتفاً إلى الأعلى، ويأتي هذا الممر الضيق القصير بنسيم من الأعلى، حيث قمة الجبل-جزء محمي من الشمال بوساطة جبل أطول يحاذيه، انسل بلطف إلى الفضاء، قبل أن يغوص بحزن، وهنا، بين الصخور الرائعة، استقر والتف ممر، نصف ممهد، يصل إلى كوخ صغير، رمادي اللون، ذي سقف منخفض، كقلنسوة الراهبة، لم سقف مدبب. كان السطح ملوثاً بشدة بسبب الطقس، فوق إحدى جهات انحداراته، بالقرب من حوض الأفريز المملوء بالأعشاب الراقدة بهدوء؛ لا شك في أن الرهبان الكسالي أسسوا هناك ديراً شبيهاً بالطحلب. كانت الجهة المنحدرة الأخرى حديثة. في الجهة الشمالية، أسسوا هناك ديراً شبيهاً بالطحلب، كانت الجهة المنحدرة الأخرى حديثة. في الجهة الشمالية، ثمه ألواح خالية من الطلاء، بلا أبواب وبلا نوافذ، ومع ذلك لا تزال خضراء مثل الجانب

الشمالي لأشجار الصنوبر الأشنية، أو هادئة كهياكل سفن يابانية خالية من النحاس. كانت القاعدة بأكملها تشبه الصخور المجاورة، محوطة ببقعة مظالة غنية بالعشب؛ بسبب حجارة الموقد في أرض الجنيات، فإن الصخور الطبيعية، على الرغم من وجودها، تحافظ حتى النهاية، تماماً كما في الحقول المفتوحة، على سحرها المخصب؛ وبحكم الضرورة فقط تعمل الآن في إزالة الأعشاب. لذلك، في الأقل، كما يقول أوبيرون (١١)، هيمنة الموت في تقاليد الجنيات. لو وضعنا أوبيرون جانباً، فمن المؤكد أنه، حتى في العالم المشترك، تكون التربة بالقرب من منازل المزرعة، أقرب إلى صخور المراعي، على الرغم من عدم الاهتمام بها، وأكثر ثراءً مما هي عليه بضع عصي، حيث تشع هذه الحرارة اللطيفة الناشئة هناك. بهدوء عند أرضية العتبة، ولا سيما عتبة الباب، منذ فترة طويلة.

لا يُررَى أي سياج، ولا غطاء، بالقرب من السراخس والسراخس والسراخس؛ ولا الأشجار والأشجار والأشجار؛ ولا وراء الجبال والجبال والجبال. تحولت السماء والسماء والسماء إلى مرعى عمومي أثيري، للقمر الجبلي. إنها الطبيعة فقط، الطبيعة والبيت، وكل شيء؛ حتى كومة خشب البتولا الفضي المنخفضة والمتشابكة، مكدسة بشكل مكشوف للفصول؛ نبتت بين أعوادها الفضية، كما هي الحال عبر سياج بعض القبور المعزولة، شجيرات توت ضالة مؤكدة بحزم حقها في الطريق.

يوجد ممشى ضيق جداً كمسار الأغنام عبر نبات السرخس الطويل المتسطح. اعتقدت أنني في أرض الجنية أخيراً؛ وإن أونا(12) وحملها يسكنان هنا. إنه منزل صغير تماماً، مجرد محفّة ملقاة على القمة، في ممر بين عالمين، لا تشارك في أي منهما.

إنها ساعة القيظ، ارتديت قبعة فاتحة من خيوط مضفورة صفر، مع سروال من قماش أبيض، كلاهما من بقايا لباسي البحري. أعاقتني السراخس الملتفة، فتعثرت بهدوء، ولطخت ركبتي بالعشب الأخضر البحري. توقفت عند العتبة، أو بالأحرى حيث كانت العتبة ذات يوم، رأيت، عبر الباب المفتوح، فتاة وحيدة شاحبة الخدين، تخيط عند نافذة وحيدة مبقعة بسبب الذباب، والدبابير في الأجزاء العلوية التي أُصلحت. تحدّثتُ إليها. بدت خجلى، مثل

<sup>11)</sup> أوبيرون هو ملك الجنيات في أدب العصور الوسطى وعصر النهضة. اشتهر بشخصية في مسرحية ويليام شكسبير «حلم ليلة منتصف الصيف»، إذ أصبح ملك الجنيات وزوجته تيتانيا ملكة الجنيات.

<sup>12)</sup> أونا: مستوحاة من قصيدة إدموند سبنسر في القرن السادس عشر «ملكة الجن».

فتاة من تاهيتي، وأُخفيت من أجل الأضحية، أول ما لفتت انتباه الكابتن كوك (13) عبر النخيل. بعد أن استرجعت دهشتها، طلبت إليَّ الدخول والجلوس على كرسي فرشت عليه مئز رها؛ شم استأنفت جلوسها بصمت على كرسيها. شكرتها وجلست. إلا أنني، بسبب المكان، كنت أيضاً صامتاً. إذاً، هذا هو منزل الجنية الجبلي، وهنا تجلس الملكة الجنية إلى نافذتها الخيالية.

كما لو أنني أنظر في تلسكوب موجه، رأيت عالماً بعيد المنال، ناعماً، أزرقَ سماوياً، لا أكاد أعرفه، على الرغم من أنني أتيت منه، وصعدت إليه، وقدِمتُ من الممر النفقي.

قلت أخيراً: «لا بدّ أنك تجدين هذا المنظر ممتعاً للغاية».

انهمرت الدموع من عينيها قائلة: «أوه، يا سيدي، في المرة الأولى التي نظرت فيها من هذه النافذة، قلت إنني لن أتعب من هذا أبداً.»

- «و ماذا يضايقك منه الآن؟»
- «لا أعلم، لا يزعجني هذا المنظر، إنما ماريانا». وسقطت دمعتها.

قبل بضعة أشهر، جاء شقيقها، البالغ من العمر سبعة عشر عاماً، إلى هنا، من بعيد من الجهة الآخرى، لقطع الحطب وحرق الفحم، وقد رافقته، بما أنها الأخت الكبرى. لقد كانا يتيمين منذ مدة طويلة، وفي الوقت الحالي، هما الساكنان الوحيدان في المنزل الوحيد على الجبل. لم يأت أي ضيف، ولم يمر أي مسافر بهما. كان الطريق المتعرج محفوفاً بالمخاطر وتستخدمه عربات الفحم في المواسم فقط. كان الأخ يغيب طوال اليوم، وأحياناً طوال الليل. في المساء، لمّا عاد مُنهك القوة إلى المنزل، سرعان ما ترك مقعده، رفيق سريره الوحيد؛ النذي استراح عليه، أخيراً، تماماً كما يفارق المرء أيضاً بتعب، من أجل راحة أعمق في المقعد والسرير والقبر.

وقفت إلى جانب نافذة الجنيات صامتاً، حين كانت تحدثني بهذه القصة.

قالت أخيراً وهي تسرق نفسها من قصتها: «هل تعلم، هل تعرف من يعيش هناك؟ لم أذهب إلى ذلك البلد البعيد هناك، أعني؛ ذلك المنزل الرخامي»، مشيرة بعيداً عبر المناظر الطبيعية المنخفضة؛ «ألم تكتشفه؟ إنه هناك، إلى جانب التل الطويل، والحقل أمامه، والغابات خلفه، ويشعّ لونه الأبيض على زرقة السماء؛ ألم تنتبه إليه؟ إنه المنزل الوحيد في الأفق.»

<sup>13)</sup> جيمس كوك أو القبطان كوك كان بحاراً ومستكشفاً إنكليزياً، يعد أحد أهم المستكشفين الأوروبيين في عصر التوسع الاستعماري، قام بثلاث رحلات في المحيط الهادئ، ورسم الكثير من الخرائط لهذه المنطقة، وقام بالعديد من الاكتشافات مثل اكتشاف الساحل الشرقي لأستراليا وجزر هاواي ونيوزيلندا.

- نظرت؛ وبعد فترة ، دهشت ، إذ أدركته بسبب موقعه أكثر من هيئته ، أو بسبب وصف ماريانا ، إنه مسكني ، الذي يلمع كثيراً كما يلمع هذا الجبل من الشرفة . جعله ضباب السراب يبدو كأنه منزل مزرعة أكثر من قصر الملك تشارمينغ .
- «كثيراً ما كنت أتساءل من يعيش هناك؛ لكن لا بد أنه شخص سعيد؛ فكرت في ذلك ثانية هذا الصباح.»
- «أحد ما سعيد»، استدركت، وأردفت: «ولماذا تعتقدين ذلك؟ فأنت تحكمين أنه شخصاً غنيٌ يعيش هناك؟».
- «غني أم فقير، لم أفكر هكذا قط؛ لكنه يبدو سعيداً جداً، لا أستطيع معرفة كيف؛ وهو بعيد جداً. أحياناً أعتقد أنني لا أفعل سوى أن أحلم به هناك. يجب أن تراه في غروب الشمس.»
- «لا شك في أن غروب الشمس يذهبه ببراعة؛ لكن، ربما، ليس أكثر مما يفعله شروق الشمس في هذا المنزل».
- «هذا المنزل؟ إن الشمس جيدة هنا، لكنها لا تذهبه أبداً. لماذا يجب أن يظهر جذاباً؟ فهذا المنزل القديم متعفن، وممتلئ بالطحالب. في الصباح، تدخل الشمس من هذه النافذة القديمة، للتأكيد على وصولها. لمّا جئنا المرة الأولى؛ لم أستطع الحفاظ على نظافة النافذة، وقد فعلت ما في وسعي، وكدت أحترق، وتقريباً تعميني عند عملي في الخياطة، إضافة إلى أنها تخفي الذباب والدبابير، فهذا الذباب والدبابير لا يعرف سوى البيوت الجبلية مسكناً. انظر، أحاول أن أخفيها بهذا الستار، المئزر. إنها تتلاشى، كما ترى. أتذهب الشمس هذا المنزل؟ ليس هذا ما تراه ماريانا أبداً.»
- «لأنك، غالباً، في الوقت الذي يصبح فيه هذا السقف مذهباً، تكونين هنا في الداخل.»
- «هـل تقصد أكثر ساعات النهار سخونة وإرهاقاً؟ سيدي، الشمس لا تذهب هذا السقف. إنها تتسرب منه، لذلك كساه أخي حديثاً بالخشب في كل جانب. ألم تره؟ تضرب الشمس الجهة الشمالية، حيث إنها أكثر جزء يبلله المطر. حرارة الشمس جيدة، لكن هذا السقف، في البداية يحترق، ثم يتعفن. إنه منزل قديم، لقد ذهب من بناه غرباً، ومات منذ زمن طويل، كما يقولون، منزل جبلي، يمكن للثعلب أن يختلي فيه. لقد حُجب مكان المدخنة بالثلج، تماماً كجذع أجوف».
  - «لك خيالات غريبة يا ماريانا.»
    - «إلا أنها تعكس الأشياء».
  - «إذاً، ينبغي لي أن أقول، هذه أشياء غريبة، بدلاً من لك خيالات غريبة.»

- «كما تريد»، وتابعت الخياطة.

شيء ما في تلك الكلمات الهادئة، أو في ذلك الفعل الهادئ، جعلني أصمت مرة أخرى؛ في حين لاحظت، عبر النافذة الخيالية، تسلل ظل ضخم، كما لو أن كندوراً (نسراً) عملاقاً يحوم في اتزان تام بأجنحته الممدودة، قد ألقاه! والحظت كيف أنه، من خلال غروب فائق وشامل، تختفي الظلال الصغيرة جميعها لصخرة أو لنبات السرخس.

قالت مار بانا: «أنت تشاهد السحابة».

- «لا ، ظل ؛ إنه سحابة دون شك ، على الرغم من أننى لا أستطيع رؤيتها . كيف عرفتها و عبناك على عملك؟»
  - «لقد ظلَّلت على عملي. اختفت السحابة الآن هناك، وعاد تراي».
    - «كىف؟»
- «الكلب، الكلب الأشعث. في الظهيرة، يتسلل خارج نفسه، ليغير شكله، ويعود، ويستلقى قليلاً بالقرب من الباب. ألا تراه أدار رأسه نحوك؟ مع أنه، لمّا أتيت، كان ينظر أمامه».
  - «لا تزال عبناك على عملك؛ ما الذي تتحدثين عنه؟»
    - «لقد عبر من النافذة».
- «تقصدين هذا الظل الأشعث، القريب؟ نعم، الآن، انتبهت إليه، فهو لا يختلف عن كلب نيو فاو ند لاند الأسو د الكبير . ذهب ظلّ اجتاحنا ، و عاد آخر يجتاحنا . لكنني لا أرى ما ألقى به . »
  - «لذلك، يجب أن تذهب خارجاً».
  - «لا بد ألقت به و احدة من تلك الصخور المعشوشبة».
    - «ألا ترى رأسه و وجهه؟»
  - «الظل؟ أنت تتحدثين كما لو كنت ترينه، وكل الوقت عيناك على عملك. »
- «تراي ينظر إليك»، تتحدث دون أن تلقى ولو نظرة خاطفة، «هذه ساعة مجيئه، أراه».
- «هل جلست وقتاً طويلاً إلى جانب النافذة في هذا الجبل، حيث تمر الغيوم والأبخرة، إذ تبدو الظلال لك كالأشياء، على الرغم من أنك تتحدثين عنها كأشباح؛ إنها، من المعرفة المألوفة، كبصيرة ثانية، ففي مقدورك، دون البحث عنها، أن تدركي مكانها تماماً، على الرغم من أنها تمتلك أقداماً كأقدام الفئران، إذ تأتى وتذهب متسللة. لديك هذه الظلال التي لا حياة لها هي بمنزلة

أصدقاء أحياء، على الرغم من أنها بعيدة عن الأنظار، فهم ليسوا بعيدين عن الذهن، حتى في وجوههم، أليس كذلك؟»

- «لم أفكر في الأمر بهذه الطريقة قطّ. غير أنني فكرت في أكثر الطرائق ودية، التي كانت تهدّئ من تعبي كثيراً، ومن رعشتي الباردة على السراخس، ابتعدت عني ولن تعود أبداً، كما فعل تراي الآن. وظلّ البتولا، والشجرة التي ضربها البرق، وقطعها أخي. لقد رأيت كومة في الخارج متشابكة مدفونة جذورها تحتها، لكنها ليست الظل. فذلك يطير ولن يعود أبداً، ولن يتحرك أبداً في أي مكان ثانية.»

تسللت سحابة أخرى إلى هنا، وانتشرت مرة أخرى، فاسود الجبل كله؛ في حين بقي السكون مخيماً، ربما نسي الصمم نفسه، أو اعتقد أن الظل الصامت يتكلم.

- «الطيور، يا ماريانا، الطيور المغردة، لا أسمع صوتها؛ لا أسمع شيئاً. ألا يأتي الأولاد وطيور البوبولينك إلى هنا لقطف التوت أبداً؟»

- «الطيور، نادراً ما أسمعها؛ ولم يأتِ الأولاد قطّ. أما التوت فينضج في الغالب ويسقط القليل منه، لكنها لديّ الأكثر حكمة. »

- «لكن الطيور الصفر أوضحت لى الطريق، في الأقل، جزءاً منه.»

- «بعد ذلك عادت. أعتقد أنها تغرد إلى جانب الجبل، لكنها لا تجعل من القمة موطنها. ولا شك في أنك تعتقد أنني أعيش وحيدةً تماماً هنا، ولا أعرف أو أسمع أي شيء ولو بسيطاً، في الأقل، باستثناء صوت الرعد وسقوط الأشجار، ولا أقرأ أبداً، ونادراً ما أتحدث، لكنني مستيقظة دائماً، وهذا ما يعطيني أفكاري الغريبة -كما تسميها- هذا التعب واليقظة معاً نصيب الأخ، الذي يقف ويعمل في الهواء الطلق، هل في إمكاني أن أرتاح مثله؛ لكن عملي في الغالب ليس سوى عمل امرأة ممل، الجلوس والجلوس والجلوس الممل.»

- «لكن ، ألا تمشين أحياناً؟ فهذه الغابة و اسعة . »

- «معزولة؛ إنها معزولة، لأنها واسعة جداً. في بعض الأحيان، هذا صحيح، أذهب قليلاً في فترة ما بعد الظهيرة؛ لكن سرعان ما أعود ثانية. شعوري بالوحدة في البيت أفضل من الوحدة مع الصخور، كما أننى أعرف الظلال هنا، إنما تلك الموجودة في الغابة فغريبة».

- «وماذا عن الليل؟»

- «يشبه تماماً النهار. لا أستطيع إيقاف عجلة التفكير والتفكير؛ والحاجة الماسة إلى النوم هي التي تديرها. »

- «لقد سمعت أنه، لعلاج هذا التعب والعجز عن النوم، يقول أحدهم صلّ ، ثم ضع رأسك على و سادة مريحة جديدة».

- «انظر!»

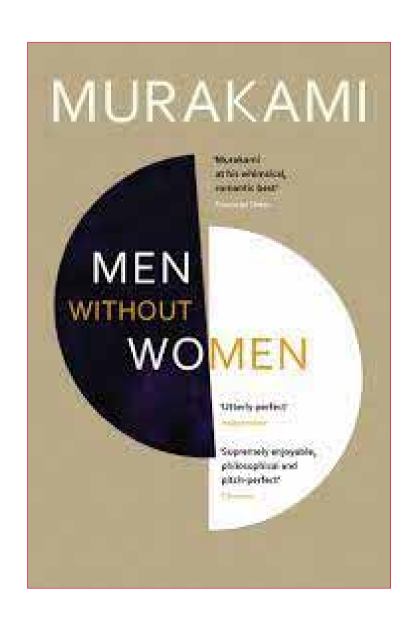
أشارت، عبر النافذة الخيالية، إلى أسفل المنحدر، إلى أرض حديقة صغيرة قريبة، مجرد وعاء يحوى تربة طينية محززة، نصف دائري تغطيه الصخور، حيث تتباعد، جنباً إلى جنب، آثار أقدام متعبة وباردة، ويتسلق نبات الجنجل والكرمة عمودان، ويصلان إلى نهاياتهما، وكان من الممكن أن ينضما معاً في عناق بعد ارتفاعهما، لكن البراعم التي ناضلت عبثاً وتلمست طريقها في الهواء الفارغ، قد تراجعت إلى الخلف من حيث ارتفعت.

- «هل جربت الوسادة، إذاً؟»
  - «نعم» -
  - «و الصلاة؟»
  - «الصلاة و الوسادة».
- «ألا يوجد علاج أو سحر آخر؟»
- «أآه، لو كان في إمكاني الوصول إلى ذلك المنزل مرة واحدة، كي أنظر إلى الكائن السعيد الذي يعيش هناك! فكرة حمقاء، لماذا أعتقد ذلك؟ هل لأنني أعيش وحيدةً، ولا أعرف شيئاً؟»
- «أنا أيضاً لا أعرف شيئاً؛ لذا ليس في إمكاني الإجابة؛ لكن، من أجلك يا ماريانا، أتمني أن أكون سعيداً في المنزل البهيج الذي تحلمين به؛ لأنك تنظرين إليه الآن ، وكما تقولين ، قد يغادرك الأرق».

يكفى، لن أطلق شراعى مجدداً إلى أرض الجنيات، فأنا متمسك بالشرفة. إنها مقصورتي الملكية. وهذا المدرج، إنه مسرح سان كارلو الخاص بي. نعم، المشهد ساحر، ومكتمل الخيال، وتمثل طيور المراعى تلك المغنية في الأوبرا، إذ تنشد هنا خطوبتها الكبرى؛ وتشرب مع نغمة شروق الشمس، التي تبدو مثل ممنون (14)، كأنها اخترقت النافذة الذهبية، وأبعدت عنى الوجه المرهق خلفها.

لكن، كل ليلة، حينما تسدل الستارة، تأتى الحقيقة مع الظلام. لا يظهر ضوء من الجبل، وأمشي ذهاباً وإياباً فوق أرضية الشرفة، مسكوناً بوجه ماريانا، وأشياء عدّة كأنها قصص حقيقية. 🔼

<sup>14)</sup> ممنون، (المسلح بالبرونز) في الأسطورة اليونانية: ملك إثيوبي وابن لتثونوس وإيوس. كان يعدّ تقريباً متساوياً في المهارة الحربية مع أخيل.





## عضو مستقك

تأليف: هاروكي موراكامي ترجمة: هدى شاهيت

هاروكي موراكامي: روائي ياباني وكاتب قصة قصيرة ومقالات. ولد في 12 كانون الثاني/ يناير 1949. من أعماله: مطاردة الأغنام البرية 1982، والغابة النرويجية 1987، وتاريخ طائر الريح 1995-1994.

ثمة أناس في العالم - بفضل الافتقار إلى الحكمة الفكرية - يعيشون حياة مصطنعة على نحو مدهش. لم أصادف عدداً كبيراً منهم، لكن هناك بالتأكيد القليل منهم. وكان الدكتور توكاي واحداً منهم.

من أجل أن تعيش هذه النفوس المسماة مبدئية في هذا العالم المشوه، يحتاج هذا النوع من الأشخاص إلى التكيف بعناية كل يوم، على الرغم من أنهم في معظم الحالات لا يدركون عن وعي المستوى المتعب للبراعة اللازمة لفعل ذلك. إنهم مقتنعون تماماً بأنهم أناس بريئون على نحو كامل، ويعيشون حياة صادقة خالية من الدوافع الخفية أو المكر. وحينما، من قبيل المصادفة، يسلط عليهم ضوء خاص، ويكشف كم هي في الواقع الأعمال الداخلية لحيواتهم مصطنعة وغير واقعية، يمكن للظروف أن تأخذ دوراً مأساوياً، أو في بعض الحالات هزلياً. بالطبع، يوجد كثير من هؤلاء الناس – يمكننا أن نطلق عليهم السعداء – الذين لا يواجهون هذا الضوء قط، أو الذين يرونه لكنهم يبتعدون دون أن ينتابهم الاضطراب.

<sup>🍙</sup> مترحمة سورية.

أود أن أسجل كل ما تعلمته من هذا الرجل المدعو توكاي. ينشأ معظمه من أشياء قالها لي مباشرة، على الرغم من أن أجزاء معينة تستند إلى معلومات أخبرني بها أشخاص مقربون إليه، أشخاص يثق بهم. باعتراف الجميع، هناك قدر معين هو من التخمين أيضاً، بناءً على ملاحظاتي الخاصة للأشياء التي اعتقدت أنها قد تكون صحيحة. مثل معجونة ناعمة تملأ فراغات بين حقيقة وأخرى. بعبارة أخرى، إن الصورة التي تلي لا تستند بالكامل إلى الحقيقة. بصفتي كاتب هذه القصة، لا يمكنني أن أوصي القارئ بالتعامل معها كدليل قُدِّم في محاكمة، أو مستندات داعمة من أجل صفقة تجارية (على الرغم من أنه ليست لدي فكرة عن أي نوع من الصفقات التجارية يمكن أن تكون).

إنما، إذا أخذت بأناة بضع خطوات إلى الوراء (تأكد مسبقاً، كن حذراً، أنك لا تقف أمام جرف) وعاينت هذه الصورة من مسافة بعيدة، فأنا متأكد من أنك ستفهم أن صحة كل تفصيل دقيق منها ليس حرجاً حقاً. كل ما يهم هو أن تظهر صورة واضحة للدكتور توكاي. في الأقل، هذا أملي ككاتب. باختصار، هو لم يكن - كيف يمكن وضع هذا على نحو أفضل؟ - ذلك النوع من الأشخاص الذين لديهم مساحة كبيرة لسوء الفهم.

هـذا لا يعني أنه كان شخصاً بسيطاً ويسهل الوصول إليه. من بعض النواحي كان شخصاً معقداً، شخصاً معقداً ومثيراً للاهتمام، من الصعب فهمه. ليس لدي أي طريقة لمعرفة أي ظلام يكمن في لاوعيه، أو ما الخطايا التي ربما حملها معـه. ومع ذلك، استناداً إلى أنماط سلوكـه المتسقة، فإن تكوين صورة شاملة دقيقة أمر سهل نسبياً. بصفتي كاتباً محترفاً، قد يكون هذا جرأة لدي لي، لكن هذا هو الانطباع الذي كان لدي في ذلك الوقت.

يبلغ توكاي اثنين وخمسين عاماً، لم يتزوج قط، أو حتى عاش مع امرأة. يعيش في شقة من غرفتي نوم في الطابق السادس من مبنى أنيق في حي توني أزابو في طوكيو. قد تقول إنه عزب بالتأكيد. هو يتولى معظم أعماله المنزلية بنفسه – الطهو، والغسيل، والكي، والتنظيف – والباقي يتولاه عمال تنظيف منازل محترفون يأتون مرتين في الشهر. إنه في الأساس شخص مرتب، لذلك ليس من الصعب الحفاظ على نظافة منزله. حين الضرورة، يمكنه تحضير كوكتيلات لذيذة، ويمكنه طهو معظم الأطباق، من حساء نيكو جاغا إلى سمك الباس الملفوف بالورق. (مثل معظم الأشخاص الذين يستمتعون بالطهو، لا يدخر أي تكلفة، لذلك يستخدم في الأطباق التي يعدها أفضل المكونات وهي لذيذة دائماً.) لم يشعر قط أنه في حاجة إلى امرأة في المنزل، ولم يشعر قط بالملل من قضاء الوقت بمفرده، كادلا يشعر بالوحدة لأنه ينام وحده. إلى حد معين، هذا هو.

إنه جراح تجميل ويدير عيادة توكاي للتجميل في روبونجي، التي ورثها عن والده. بطبيعة الحال لديه كثير من الفرص ليلتقي نساء. إنه ليس ما يمكن أن تسميه وسيماً، لكنه يتمتع بسمات لائقة – لم يفكر قط في إجراء جراحة تجميلية لنفسه – وبما أن العيادة تعمل على نحو جيد للغاية، فهو يحصل على دخل مرتفع. لقد تربى تربية جيدة، بأخلاق جيدة واهتمام كبير بالثقافة، ولديه دائماً ما يقوله في موضوعات الحوار. لا يزال شعر رأسه كاملاً (على الرغم من أن بعض الشيب قد بدأ يظهر)، وعلى الرغم من أنه بدأ في اكتساب بضعة أرطال إلا أن التدريبات المنتظمة في صالة الألعاب الرياضية تساعده في الحفاظ على اللياقة البدنية للشباب. قد يتفاعل الناس سلبياً مع هذه الصراحة، لكنه حتى لم تنقصه نساء ليواعدهن.

لسبب ما، منذأن كان صغيراً، لم يرغب توكاي مطلقاً في الزواج وتكوين أسرة. لقد كان واتقاً تماماً بأنه لم يكن مناسباً للحياة الزوجية. لذلك، بغض النظر عن مدى جاذبية المرأة، إذا كانت تبحث عن رفيق دائم، فإنه يحافظ على مسافة. نتيجة لذلك، معظم النساء اللاتي اختارهن كصديقات كن إما متزوجات بالفعل وإما لديهن صديق أساسي آخر. طالما حافظ على هذا الترتيب، لم يكن لدى أي من شريكاته الرغبة في الزواج منه. لوضع نقطة أدق في خلك، كان توكاي دائماً حبيباً غير رسمي رقم اثنين، أو صديقاً مناسباً في الأيام الممطرة، أو شريكاً متاحاً متوافراً في اندفاع عارض. وبصدق، كان توكاي على طبيعته في هذا النوع من العلاقات، والتي كانت له الطريقة الأكثر راحة للوجود مع النساء. أي ترتيب آخر – من النوع الذي سعت فيه المرأة إلى شريك حقيقي – جعله غير مرتاح ومتوتر.

لم يزعجه على نحو خاص أن هؤلاء النساء مارسن الحب مع رجال غيره. كانت العلاقات الجسدية ، في النهاية ، علاقات جسدية فحسب. كطبيب ، هذا ما اعتقده توكاي ، وشعرت النساء اللواتي واعدهن بالشيء نفسه. كانت رغبة توكاي أن المرأة لا تفكر إلا فيه عندما يكون معها. ما فعلته أو فكرت فيه خارج وقتهما معاً هو شأنها الخاص ، وليس شيئاً للتكهن به. كان التدخل في حياتهن خارج حدود علاقته بهن أمراً غير وارد.

بالنظر إلى توكاي، كان تناول العشاء مع هؤلاء النساء، وشرب النبيذ معهن، والتحدث معاً بمنزلة متعة مميزة. كان الجنس مجرد متعة إضافية، لكنه لم يكن الهدف النهائي. أكثر ما سعى اليه كان علاقة فكرية حميمة مع عدد من النساء الجذابات. ما جاء بعد ذلك حدث وحسب. لهذا السبب، وجدت النساء أنفسهن ينجذبن إليه على نحو طبيعي، يستمتعن بقضاء بعض الوقت معه، وغالباً ما كن يأخذن زمام المبادرة. أنا شخصياً أعتقد أن معظم النساء في العالم (ولا سيما النساء الجذابات حقاً) سئمن الرجال الذين يلهثون دائماً لإحضارهن إلى السرير.

اعتقد توكاي في بعض الأحيان أنه كان يجب عليه أن يتبع عدد النساء اللاتي أقام معهن علاقة من هذا النوع على مدار ما يقارب الثلاثين عاماً. لكنه لم يكن قط مهتماً بالعدد. كانت نوعية التجربة هي الهدف. ولم يكن على وجه الخصوص حول المظهر الجسدي للمرأة. طالما لم يكن هناك أي عيب رئيس أثار اهتمامه المهني، وطالما لم يكن مظهر ها مملاً إلى درجة تجعله يستاء، كان ذلك كافياً. إذا كنت قلقاً بشأن مظهرك، وكان لديك ما يكفي من المال المدخر، يمكنك تغيير مظهرك إلى حد كبير بالطريقة التي تحبها (كمتخصص في ذلك المجال، كان يعرف الكثير من الأمثلة الرائعة). وما كان يقدره بدلاً من ذلك، النساء المشرقات وحادات للحكاء المتمتعات بروح الدعابة. إذا كانت المرأة جميلة جداً لكن ليس لديها ما تقوله، أو ليس لديها آراء خاصة بها، يصاب توكاي بالإحباط. لا يمكن لأي عملية أن تحسن المهارات الفكرية للمرأة. إجراء محادثة ممتعة على العشاء مع امرأة ذكية، أو الاستمرار في محادثة قصيرة بينما يمسك أحدهما الآخر في السرير – كانت تلك اللحظات التي يقدر ها.

لم يكن لديه قط أي مشكلات خطرة مع النساء، وهذا أمر جيد، لأن الصراعات العاطفية الشائكة لم تكن له بالتأكيد. إذا، لسبب ما، ظهرت السحب الداكنة المشؤومة للاحتكاك الوشيك في الأفق، فقد عرف كيف يتراجع بمهارة عن العلاقة، وكيف يحرص على عدم تفاقم الأمور. حرص أيضاً على عدم إيذاء المرأة. فعل ذلك بسرعة وعلى نحو طبيعي، مثل الظل المرسوم في الشفق المتجمع. بصفته عَزَباً مخضرماً كان على دراية جيدة بالتقنيات الأساسية.

قطع العلاقات مع صديقاته على أساس بارع منتظم. تقول معظم النساء مع أصدقائهن الآخرين، في مرحلة معينة من العلاقة، «أنا آسفة جداً، لكنني لايمكنني رؤيتك بعد الآن. سأتزوج قريباً.» في معظم الحالات، جاء قرار الزواج قبل بلوغهن الثلاثين أو الأربعين. تماماً مثل التقاويم التي تتبع على نحو جيد في نهاية العام. أخذ توكاي الأخبار دائماً بهدوء، وبابتسامة مناسبة تدعو إلى الرثاء. لقد كان عاراً، لكن ماذا يمكنك أن تفعل؟ لم يكن الزواج له، لكنه كان، وفق طريقته، مؤسسة مقدسة يجب احترامها.

في تلك الأوقات كان يشتري للمرأة هدية زفاف باهظة الثمن. يقول لها، «مبارك زواجك. أنت امرأة ذكية وجذابة وجميلة. أتمنى أن تكوني سعيدة حقاً – أنت تستحقين أن تكوني سعيدة.» وقد كان هذا شعوره في الواقع. شاركت هؤلاء النسوة جزءاً ثميناً من حيواتهنَّ معه، وبعيداً عما كان يأمل أن يكون عاطفة حقيقية، قدمن له بعض الأوقات الدافئة والرائعة. من أجل هذا وحده كان ممتناً. ماذا يمكن أن يطلب منهن أكثر ذلك؟

إنما، ما يقارب ثلث هؤلاء النسوة اللواتي مضينفي عقدالرباط الزوجي المقدس انتهين، بعد بضع سنوات، يهاتفن توكاي ويطلبن رؤيته مرة أخرى. وكان دائماً سعيداً بما يكفي لإقامة علاقة ممتعة معهن – بالتأكيد ليست مقدسة جداً. لقد انتقلوا من علاقة عرضية بين عزبين إلى علاقة أكثر تعقيداً بين رجل عَزَب وامرأة متزوجة – ماجعلها أكثر متعة. ما فعلاه معاً في الواقع كان إلى حد كبير كما كان من قبل، وإن كان أكثر كفاءة. لم يجر اتصال بالمطلق مع الثلثين الباقيين من النساء اللاتي تزوجن، ولم يَرَهن مرة أخرى قط. استنتج أنهن كن يعشن في سعادة، يمارسن الحياة الزوجية، كزوجات رائعات و، كما تخيل، مع طفلين. لو كانت هذة هي الحال، لشعر توكاي بالسعادة من أجلهن. في هذه اللحظة بالذات قد يكون ثمة رضيع يرضع من الثدي الرائع الذي اعتاد أن يداعبه بمحبة.

كان معظم أصدقاء توكاي متزوجين ولديهم أطفال. لقد زار منازلهم مرات عدة، لكنه لم يحسدهم عليها قط. لما كان أطفالهم صغاراً، وجدهم لطيفين، لكن لما أصبحوا في المدرسة الإعدادية أو الثانوية، تحول كل منهم إلى بالغ فظ ومكروه، وتسببوا بجميع أنواع المشكلات في جهودهم للتمرد على أسرهم، مسببين بلا هوادة التعب لأعصاب ومعدات آبائهم. أمكن الوالدين التفكير فقط في الأداء الأكاديمي لأطفالهم وكيفية إلحاقهم بالمدارس العليا، لذلك أصبحت درجاتهم السيئة معركة مستمرة بين الآباء. يكاد الأطفال لا يفتحون أفواههم في المنزل، وبدلاً من ذلك يختارون دخول غرفهم للدردشة عبر الإنترنت مع أصدقائهم، أو تستحوذ عليهم بعض الأفلام الإباحية عبر الإنترنت. لم يستطع توكاي أن يفرض على نفسه الرغبة في أطفال مثل هؤلاء. أصر جميع أصدقائه على أن، بعد كل شيء، إنجاب الأطفال شيئ رائع، لكنه لم يتمكن من شراء عرض المبيعات هذا. ربما كانوا يريدون فقط أن يتحمل توكاي العبء نفسه الذي يتحملونه. لقد كانوا مقتنعين بأنانية بأن كل شخص آخر في العالم يجب أن يُجبَر على المعاناة التي كابدوها.

أنا نفسي تزوجت في سنً صغيرة وبقيت متزوجاً منذ ذلك الحين، لكن لم يكن لدي أي أطفال. لذا، إلى حد ما، أستطيع أن أفهم وجهة نظره، على الرغم من أنني أرى أنها تبسيطية بعض الشيء، ومبالغة بلاغية. أفكر أحياناً في أنه قد يكون محقاً بالفعل. على الرغم من أنه، بالطبع، ليست كل الحالات بائسة للغاية. في هذا العالم الضخم، توجد بعض الأسر الجميلة والسعيدة حيث يحافظ الآباء والأطفال على علاقة وثيقة و دافئة – وهي حالة تتكرر مثل حيل القبعة في كرة القدم. ليس لدي ثقة على الإطلاق في أنني يمكن أن أكون أحد هؤلاء الآباء السعداء النادرين، ولا أستطيع أن أرى أن توكاي يمكن أن يكون ذلك أيضاً.

في مجازفة سوء الفهم، أو دأن أسمي توكاي بأنه شخص دمث. لم يكن خاسراً مسكيناً، ولم تكن لديه عقدة نقص أو غيرة، ولا تحيز أو كبرياء مفرط، ولا هواجس معينة، ولم يكن شديد الحساسية، ولم تكن لديه وجهات نظر سياسية ثابتة. ظاهرياً، في الأقل، ولم تكن لديه أي من السمات التي قد تربطه بشخصية غير مستقرة. أحب الناس من حوله شخصيته المباشرة والصريحة، وأخلاقه المهذبة، وموقفه الإيجابي المبهج. وقد وجّه توكاي هذه الصفات على نحو رئيس إلى النساء – نصف سكان العالم – بطريقة استراتيجية وفعالة. كان اللطف وتقدير المرأة، بالنظر إلى شخص في مهنته، مهارات ضرورية، وامتلكها توكاي على نحو طبيعي – كانت صفات فطرية، وطبيعية، مثل صوت جميل أو أصابع طويلة. وبسبب هذا (وبطبيعة الحال، لأنه كان جراحاً موهوباً)، قامت عيادته بأعمال مز دهرة. لم يلجأ إلى الإعلان قط، لكن جدول مواعيده كان دائماً ممتلئاً.

كما يدرك قرائي، بلا شك، فإن الأشخاص الدمثين مثل هؤلاء هم في الغالب سطحيون و اعتياديون و مملون. على الرغم من ذلك، لم يظهر توكاي أياً من هذه الصفات. لطالما استمتعت بالاسترخاء لمدة ساعة معه في عطلة نهاية الأسبوع، وكنا نشرب زجاجتي بيرة. لقد كان متحدثاً ممتازاً، مع الكثير من الموضوعات. كان حسه الفكاهي واضحاً دائماً، ولم يكن معقداً على نحو خاص. أخبرني الكثير من حكايات الجراحة التجميلية و راء الكواليس المثيرة للاهتمام (دائماً، بالطبع، يحمي خصوصية العملاء)، وكشف عن عدد من الحقائق الرائعة عن النساء. ومع ذلك، لم يترك هذه الأمور تنحدر قط إلى الابتذال. كان يتحدث دائماً عن صديقاته باحترام وعاطفة كبيرين، وحرص على الحفاظ على سرية أي معلومات شخصية.

قال لي ذات مرة: «الرجل النبيل لا يتحدث كثيراً عن الضرائب التي دفعها، أو النساء اللواتي يعاشرهن».

«من قال ذلك؟» سألت.

«أنا اخترعتها، » قال، لم يتغير تعبيره. «بالطبع، أحياناً يجب أن أتحدث إلى محاسبي عن الضرائب. »

لم يجد توكاي قط أنه من الغريب أن يكون لديك صديقتان أو ثلاث في وقت واحد. كانت النساء إما متزوجات وإما لديهن أصدقاء آخرون، لذا فإن جداولهن لها حق الأولوية، ما يُقلَّل من الوقت الذي يمكن أن يقضيه معهن. لقد شعر أن وجود العديد من الصديقات كان أمراً

طبيعياً وحسب، ولم يحسبه قط فعل خيانة. ومع ذلك، لم يخبر قط أياً منهن عن الآخريات، بل احتفظ بدلاً من ذلك بسياسة صارمة لسرية المعلومات.

في عيادة توكاي كان لديه سكرتير ذكي بارع عمل معه لسنوات. نسق هذا الرجل جدول توكاي المعقد مثل مراقب حركة جوية متمرس. لم يرتب فقط جدول عمل توكاي، لكن مع مرور الوقت، ورث السكرتير مهمة إدارة جدول المواعدة الشخصية لتوكاي. لقد عرف كل التفاصيل الملونة في حياة توكاي الخاصة، لكنه لم يتحدث عنها قط، ولم يكن منزعجاً من كونه مشغولاً للغاية، وواصل عمله بكفاءة. كان جيداً في التحكم في حركة المرور، لذلك لم يتورط توكاي في أي كوارث قريبة. من الصعب بعض الشيء تصديق الأمر في البداية، لكنه اهتم حتى بمواعيد الدورة الشهرية لدى صديقاته. لما سافر توكاي مع امرأة، أمن سكرتيره تذاكر القطار وحجوزات الفنادق. لولا هذا السكرتير القدير لما كانت الحياة الشخصية المحسنة لتوكاي هي ما هي عليه. ليشكره على كل ما فعله، حرص توكاي على منح الشخصية المحسنة لتوكاي هي ما هي عليه. ليشكره على كل ما فعله، حرص توكاي على منح

لحسن الحظ، لم يكتشف أزواج وعشاق صديقاته قط علاقة توكاي بهن ، لذلك لم يواجه أي مشكلات كبيرة، ولم يتعرض لمواقف محرجة. لقد كان شخصاً حذراً وحريصاً، ونبه صديقاته إلى أن يكن حذرات بالقدر نفسه. وهو يصدر تلاث نصائح أساسية: خذ وقتك ولا تفرض الأشياء؛ لا تقع في أنماط يمكن التنبؤ بها؛ وحينما تضطر إلى الكذب، تأكد من أن تكون كذبة بسيطة. (كان هذا، بالطبع، مثل محاولة تعليم طائر النورس كيف يطير، لكنه تأكد من ذلك، بالطريقة نفسها).

ذلك لا يعني أن الأمور كانت خالية من المتاعب تماماً. إن تحقيق التوازن بين العديد من العلاقات المتزامنة على مدار تلك الفترة الزمنية يعني أنه لا بد من وجود بعض مشكلات. حتى القرد يخطئ في الغصن العرضي ويسقط. أعطت إحدى صديقاته صديقها المتشكك سبباً للاتصال بالعيادة والمطالبة بمعرفة معلومات حول الحياة الشخصية للطبيب، فضلاً عن أخلاقه. (استخدم سكرتيره البارع سلطاته في الإقناع لتجاهل اتهامات الرجل.) وكانت هناك امرأة متزوجة انغمست قليلاً في علاقتها، وأصبحت مرتبكة، وتسببت في بعض المتاعب لتوكاي. تصادف أن يكون زوج المرأة مصارعاً مشهوراً. لكن هنا، أيضاً، تم تفادى المتاعب. تمكن الطبيب من تجنب كسر كتفه.

«ألم تكن محظوظاً وحسب؟» سألت.

«في الأرجح،» قال، وابتسم. «ربما كنت محظوظاً فقط. لكن لا أعتقد أن هذاكل ما كان عليه الأمر. من غير أي شطح في الخيال هل أنا أمتلك كل هذا الذكاء، لكن في بعض الأحيان أفاجأ بمدى ذكائي.»

«ذکی،» کررت.

«إنه مثل - كيف يجب أن أضعه؟ - يتحول عقلي فجأة عندما تصبح الأمور حساسة . . . ، » تمتم توكاي . لا يبدو أنه قادر على تقديم مثال جيد . أو ربما تردد في مناقشته .

«بالحديث عن السرعة في لفت الانتباه،» قلت، «أتذكر مشهداً من فيلم قديم لفرانسوا تروفو. امرأة تقول للرجل: 'بعض الناس مهذبون، والبعض متسرعون. يتمتع كل شخص بصفة جيدة يمتلكها، لكن التسرع يفوق الأدب في معظم الأحيان. 'هل شاهدت ذلك الفيلم من قبل؟»

«لا، لا أعتقد ذلك، » قال توكاي.

«أعطت المرأة مثالاً. رجل يفتح باباً ليجد امرأة عارية في الداخل، تغير ملابسها. يقول الشخص المهذب: عفواً، سيدي، ويغلق الباب بسرعة. الشخص الذي يقول عفواً، سيدي، ويغلق الباب، الآن هذا شخص سريع.»

قال توكاي، وبدا منبهراً: «فهمت. هذا تعريف مثير للاهتمام. أعتقد أنني أعرف ما الذي يصلون إليه. لقد كنت في موقف من هذا النوع مرات عدة.»

«و في كل مرة كنت قادراً على استخدام رشاقتك الذهنية لتخلص نفسك؟»

حدجني توكاي بنظرة متجهمة. «لا أريد المبالغة في تقدير نفسي. لقد كنت محظوظاً في الأساس. أنا ببساطة رجل مهذب ومحظوظ. قد تكون هذه أفضل طريقة للتفكير في الأمر.»

في أي حال، استمرت ما تسمى الحياة المحظوظة لتوكاي مدة ثلاثين عاماً. وقت طويل، عندما تفكر في ذلك. لكن ذات يوم، وعلى نحو غير متوقع تماماً، وقع في حب عميق. مثل ثعلب ذكى يجد نفسه فجأة عالقاً في فخ.

كانت المرأة التي وقع في حبها أصغر منه بستة عشر عاماً، ومتزوجة. كان زوجها، الذي يكبرها بعامين، يعمل في شركة أجنبية لتكنولوجيا المعلومات، ولديهما طفل واحد. فتاة عمرها خمس سنوات. ظلت هي وتوكاي يتقابلان مدة عام ونصف.

«سبح تانيمور ١،» سألنب ذات مرة، «هل سبق لك أن حاولت جاهداً ألا تحب شخصاً أكثر من اللزم؟» كان هذا في بداية الصيف، على ما أذكر، منذ أكثر من عام على تعرُّف أحدنا إلى الآخر للمرة الأولى.

«لا أعتقد أنني فعلت ذلك ، » قلت له.

«و لا أنا. حتى الآن ، » قال تو كاي.

«هل تحاول جاهداً ألا تحب شخصاً ما كثير أ؟»

«بالضبط. هذا ما أفعله الآن.»

«لماذا؟»

«الأمر بسيط، حقاً. إذا كنت أحبها كثيراً، فهذا مؤلم. لا أستطيع أن أتحمله. لا أعتقد أن قلبي قادر على تحمل ذلك، ولهذا أحاول عدم الوقوع في حبها.»

بدا جاداً تماماً. افتقر تعبيره إلى أي أثر لمزاجه المعتاد. «ماذا تفعل، بالضبط، حتى لا تحيها كثير أ؟»

قال: «لقد جربت كل الوسائل. لكن كل هذا يختصر في التفكير عن قصد في الأفكار السلبية عنها بقدر ما أستطيع. أسرد ذهنياً أكبر عدد ممكن من عيوبها - نواقصها، يجب أن أقول. وأكـرر ذلك مراراً وتكـراراً في رأسي مثل تعويذة ، وأقنع نفسـي ألا أحب هذه المرأة أكثر مما ينبغي . »

«هل نجح الأمر ؟»

«لا، ليس على نحو جيد.» هز توكاي رأسه. «أولاً وقبل كل شيء، لم أتمكن من ابتداع أشياء سلبية كثيرة عنها. وهناك حقيقة أننى أجد حتى تلك الصفات السلبية جذابة. والشيء الآخر هو أننى لا أستطيع أن أقول لنفسى ما هو الأكثر من اللازم لديَّ ، وما هو ليس كذلك. هذه هي المرة الأولى في حياتي التي شعرت فيها بهذا النوع من المشاعر الخرقاء.»

«لقد خرجت مع كثير من النساء ولم يسبق لك أن أثيرَت عواطفك على هذا النحو من قبل؟» سألت.

«هذه هي المرة الأولي، » قال الطبيب ببساطة. ثم استحضر ذكرى قديمة من أعماقه. «أتعلم، كانت هناك فترة قصيرة، في الواقع، في المدرسة الثانوية، عندما شعرت بشيء مماثل. وقت جعل فيه التفكير في شخص معين صدري يتألم ولا أستطع التفكير في أي شيء آخر... لكن هذا كان شعوراً من طرف واحد لم يصل إلى أي مكان. الأمور مختلفة الآن. أنا شخص بالغ، ونحن لدينا بالفعل علاقة جسدية. مع ذلك، فإن ذهني مشوش تماماً. كلما فكرت فيها أكثر، أثار تني جسدياً أكثر، أعضائي الداخلية. ولا سيما جهازي الهضمي وجهازي التنفسي.»

كان صامتاً، كما لو كان يتفحص كلا الجهازين.

قلت: «مما تقولهلي، يبدو أنك تبذل قصارى جهدك ألا تعشقها بعمق، لكنك تأمل أيضاً ألا تعقدها.»

«بالضبط. إنه متناقض، أعرف. فصام. آمل في شيئين متعاكسين تماماً في الوقت نفسه. هذا لن ينجح، مهما حاولت جاهداً. لكن لا يمكنني المساعدة. أنا فقط لا أستطيع فقدانها. إذا حدث ذلك، فسأفقد نفسى.»

«لكنها متزوجة ولديها طفلة.»

«صحيح،»

«كيف ترى هي علاقتكما؟»

أمال تـوكاي رأسه واختار كلماته بعناية. «أنا فقط أخمن، والتخمين يجعلني أكثر حيرة. لكنها أخبرتني بوضوح أنها لا تنوي أن تطلق زوجها. هناك الطفلة التي يجب أن تفكر فيها، وهي لا تريد تشتيت أسرتها.»

«ومع ذلك فهي تواصل رؤيتك.»

«ما زلنا نحاول إيجاد الفرص ليرى أحدنا الآخر. لكن من يعلم بالمستقبل. إنها تخشى أن يكتشف زوجها علاقتنا، وقالت إنها قد تتوقف عن رؤيتي يوماً ما. وربما يكتشف ذلك وسيتعين علينا حقاً التوقف عن أن يرى أحدنا الآخر. أو ربما ستمل ببساطة من علاقتنا. ليس لدي أي فكرة عما سيأتي به الغد.»

«وهذا هو أكثر ما يخيفك.»

«نعم، حينما أفكّر في هذه الاحتمالات، لا يمكنني التفكير في أي شيء آخر. أكاد لا أستطيع أن آكل.»

تعرّ فت إلى الدكتور توكاي في صالة ألعاب رياضية بالقرب من منزلي. كان يذهب دائماً إلى صالة الألعاب الرياضية في صباح نهاية الأسبوع للعب الاسكواش وانتهى بنا الأمر بلعب بعض المباريات معاً. لقد كان خصماً جيداً – مهذباً، وفي حالة جيدة، ولم يكن قلقاً للغاية بشأن الفوز، وقد استمتعت باللعب ضده. كنت أكبر منه سناً بقليل، لكننا كنا في الأساس من الجيل نفسه (حدث كل هذا منذ فترة) ولدينا المستوى نفسه من القدرة تقريباً عندما يتعلق الأمر بالاسكواش . كنا نتعرق في أثناء مطاردة الكرة، ثم نتوجه إلى صالة بيرة قريبة للحصول على بعض الأقداح معاً. كما هي الحال مع معظم الأشخاص الذين نشؤوا تنشئة جيدة، وتعلموا تعليماً جيداً وتحصّنوا مالياً مالياً، فكر الدكتور توكاي في نفسه فقط. لكن على الرغم من كل هذا، كما ذكرت سابقاً، كان متحدثاً رائعاً وقد استمتعت حقاً بالتحدث إليه.

لما اكتشف أنني كاتب، بدأ تدريجياً في الكشف عن مزيد من التفاصيل الشخصية. ربما شعر أنه، مثل المعالجين والزعماء الدينيين، كان للكتّاب حق (أو واجب) مشروع في سماع اعترافات الناس. لقد مررت بالتجربة نفسها مع كثير من الأشخاص الآخرين. ومع ذلك، فقد استمتعت دائماً بالاستماع إليه، ولم أفقد قط الاهتمام بما كان يجب أن يقوله. كان منفتحاً وصادقاً ومدركاً لذاته. ولم يكن يخشى الكشف عن نقاط ضعفه للآخرين – صفة غير عادية.

هـذا ما قاله لي. «لقد خرجت مع كثير من النساء الأجمل منها، والأحسن بنية، والأفضل ذوقاً والأذكى. لكن هذه المقارنات لا معنى لها، لأنها لـديَّ شخص مميز. أعتقد أنه يمكنك تسميته «حضوراً كاملاً» كل صفاتها مرتبطة بإحكام بجوهر واحد. لا يمكنك فصل كل مزية فردية لقياسها و تحليلها، لتقول إنها أفضل أو أسوأ من الميزة نفسها لدى شخص آخر. ما يكمن في صميمها هو ما يجذبني بشدة. مثل مغناطيس قوي. هذا يتجاوز المنطق.»

كنا نشرب ويسكى من نوع بلاك وتانس في أثناء تناول البطاطا المقلية والمخللات.

«بعد أن رأيت حبي الآن والقول و داعاً، أعرف كيف كان قلبي الضحل للغاية في عمر، كما لو أنني لم أعرف الحب من قبل، » رنَّم توكاي.

«قصيدة لـ جونشوناجون أتسوتادا،» قلت. لم تكن لدي أي فكرة لماذا تذكرت هذا.

قال: «في الكلية، علمونا أن «المشاهدة» تعني لقاء الحبيب، بما في ذلك العلاقة الجسدية. في ذلك الوقت لم يكن ذلك يعني الكثير، لكن الآن، في هذا العمر، اختبرت أخيراً ما شعر به الشاعر. الشعور العميق بالفقدان بعد لقاء المرأة التي تحبها، مارستما الحب، ثم قلتما و داعاً.

كأنك تختنق. لم تتغير المشاعر نفسها على الإطلاق منذ ألف عام. لم يسبق لي أن شعرت بهذا الشعور حتى الآن، وهذا يجعلني أدرك كم كنت غير مكتمل، كشخص. لقد تأخرت قليلاً في ملاحظة ذلك.»

مع شيء من هذا القبيل لا يوجد شيء مبكر جداً أو متأخر جداً، قلت له. قد يكون فهمك قد تأخر قليلاً في الحياة، لكن هذا أفضل من عدم إدراكه على الإطلاق.

قال توكاي: «لكن ربما كان من الأفضل لو واجهت هذا وأنا شاب. لكنت طورت حينها أجساماً مضادة للحد.»

لم أفكر أن الأمور كانت بهذه البساطة. لقد عرفت عدداً قليلاً من الأشخاص الذين، بعيداً عن تطوير أجسام مضادة للحب، كانوا يحملون مرضاً هاجعاً لكنه خبيث. لكنني لم أتطرق إلى هذا الأمر. كان الأمر سيستغرق وقتاً طويلاً جداً لأخوض فيه.

قال: «كنت أراها منذ عام ونصف. غالباً ما يذهب زوجها في رحلات عمل إلى الخارج، وحينما يكون بعيداً، نكون معاً ونتناول العشاء ونذهب إلى بيتي وننام معاً. بدأت العلاقة معي عندما اكتشفت أن زوجها لديه علاقة غرامية. اعتذر إليها زوجها، وهجر المرأة الأخرى، ووعدها بأنه لن يفعل ذلك مرة أخرى. لكن ذلك لم يرضها، وبدأت تنام معي لتستعيد توازنها العاطفي. الانتقام كلمة قوية، لكن عليها أن تقوم ببعض التكيف العقلي. يحدث ذلك كثيراً.»

لم أكن متأكداً مما إذا كان هذا النوع من الأشياء قد حدث كثيراً أو لا. لذلك بقيت صامتاً واستمعت البه حتى النهابة.

«لقد استمتعنا بأنفسنا حقاً. محادثة رائعة، أسرار حميمة عرفها كلانا فقط، وعلى مهل، الجنس الحساس. أعتقد أننا تشاركنا بعض الأوقات الجميلة معاً. ضحكت كثيراً. لديها ضحكة معدية. لكن مع تقدم علاقتنا، أحببتهاكثيراً، ولم أستطع التراجع. ومؤخراً بدأت أتساءل: من أنا في العالم؟»

شعرت كأنني لم أسمع تماماً (أو ربما أخطأت سماع) هذه الكلمات الأخيرة، لذا طلبت إليه أن يكررها.

«من أنا في العالم؟ لقد كنت أتساءل حقاً عن هذا، » كرر.

«هذا سؤال صعب، » قلت.

«نعم. إنه سؤال صعب للغاية، » قال توكاي. أو مأ برأسه بضع مرات، كما لو كان يؤكد ذلك. يبدو أنه فاته تلميح السخرية في كلامي.

«من أنا؟» تابع. «حتى الآن، عملت كجراح تجميل ولم يكن لدي أي شك في ذلك. تخرجت في قسم الجراحة التجميلية في كلية الطب، وعملت أولاً مع والدي كمساعد له، ثم توليت إدارة العيادة عندما بدأ نظره يضعف وتقاعد. ربما ليس عليَّ قول هذا، لكني جراح ماهر جداً. يمكن أن يكون عالم الجراحة التجميلية رديء السمعة إلى حد ما، وهناك بعض العيادات التي تضع إعلانات مبهرة لكنها تؤدي أعمالاً متواضعة. لقد كنت دائماً أنجز ما يمليه عليَّ ضميري في عملي، ولم تكن لدي أي مشكلات كبيرة مع زبائني. أنا فخور بهذا، كمحترف. أنا سعيد بحياتي الخاصة أيضاً. لدي الكثير من الأصدقاء، وبقيت بصحة جيدة حتى الآن. أنا أستمتع بالحياة. لكن ما زلت أتساءل في هذه الأيام، من أنا في العالم؟ وأنا جاد للغاية في ذلك. إذا استبعدت مسيرتي كجراح تجميل، والبيئة السعيدة التي أعيش فيها، وأطلقتني إلى العالم، دون أي تفسير، وجردتني من كل شيء ماذا سأكون في العالم؟»

نظر إليَّ توكاي في عيني تماماً، كما لو كان يبحث عن نوع من الاستجابة.

«لماذا بدأت فجأة في التفكير بهذه الطريقة؟» سألت.

«أعتقد أنه بسبب كتاب قرأته منذ فترة عن معسكرات الاعتقال النازية. كانت هناك قصة عين طبيب في الطب الباطني أُرسِل إلى أوشفيت ز إبان الحرب. كان يهودياً ولديه عيادته الخاصة في برلين، لكنه اعتُقل ذات يوم ور حلت أسرته فجأة إلى أوشفيتز. حتى ذلك الحين، أحبته أسرته، واحترمه من حوله، ووثق به مرضاه. عاش حياة كاملة في منزل أنيق. كان لديه زوج من الكلاب، وفي عطلات نهاية الأسبوع عزف على التشيلو في غرفة هواة موسيقا لمجموعة أصدقاء – غالباً شوبر تو مندلسون. كانت حياته سلمية وزاخرة. لكن بعد ذلك، أُلقي به في جحيم حي. لم يعد البرليني الميسور، الطبيب المحترم – فجأة أصبح أبعد عن أن يكون كائناً بشرياً. فُصِلَ عن أسرته ولم يعامل أفضل من كلب ضال، بعناء يحصل على أي شيء يأكله. علم قائد المعسكر أنه كان طبيباً معروفاً وأبعده عن غرف الغاز في الوقت الحالي، واعتقد أنه قد يكون ذافائدة، لكنه لم يكن لديه أي فكرة عما قد يجلبه اليوم التالي. قد يضرب في أي وقت، وفقاً لنزوة الحراس، حتى الموت بهراوة. وفي هذا الوقت، ربما يكون بقية أفراد أسرته قد قتلوا بالفعل.»

تو قف للحظة.

«لما قرأت هذا، صدمني. لو كان الزمان والمكان مختلفين، لربما كنت قد عانيت من المصير الرهيب نفسه. إذا، لسبب ما – لا أدري لماذا – سُحبت فجأة بعيداً عن حياتي الحالية، وحُرمت من جميع حقوقي، وتحولت لأعيش كرقم، فماذا سأصبح في العالم؟ أغلقت الكتاب وفكرت في هذا. بخلاف مهاراتي كجراح تجميل، والثقة التي اكتسبتها من الآخرين، ليس لدي أي مزايا تعويض أخرى، ولا مواهب أخرى. أنا مجرد رجل في الثانية والخمسين من العمر. أنا بصحة جيدة، على الرغم من أنني لا أملك القدرة على التحمل كالتي كانت لدي عندما كنت صغيراً. لن أتمكن من تحمل العمل البدني الشاق لفترة طويلة. الأشياء التي أجيدها هي اختيار نبيذ Pinot Noir لطيف، والتردد على بعض مطاعم السوشي وغيرها من الأماكن حيث أعد عميلاً مهماً، واختيار الإكسسوارات الأنيقة كهدايا للنساء، والعزف على البيانو قليلاً (يمكنني أن أعزف ارتجالياً قطعة بسيطة من الموسيقا). لكن ذلك تقريباً قدره. لو رُميت في مكان مثل أوشفيتز، فلن يساعد شيء من ذلك.»

وافقت. في معسكر الاعتقال نبيذ Pinot Noir، وعروض البيانو للهواة ومهارات المحادثة الرائعة ستكون غير مجدبة تماماً.

«هـل فكرت بهـذه الطريقة، سيد تانيمـورا؟ ماذا ستكـون لوسُلِبَت منـك القدرة على الكتابة؟»

شرحت له وضعي. كانت نقطة انطلاقي هي كوني شخصاً بسيطاً بلا شيء، يبدأ الحياة كما لو كان عارياً بلا شيء. من خلال المصادفة، بدأت الكتابة، ولحسن الحظ، تمكنت من كسب لقمة العيش منها. لذلك، لا حاجة لي إلى الخروج بسيناريو درامي مثل أن أُرمى في أو شفيتز، أخبرته، ليدرك أننى مجرد إنسان ليس لديه صفات أو مهارات خاصة.

فكر توكاي في هذا الأمر. بدت أنها المرة الأولى على الإطلاق التي سمع فيها عن وجود وجهة النظر هذه.

«فهمت ، » قال . «قد يجعل ذلك الحياة أسهل قليلاً . »

أشرت، بتردد، إلى أن بدء الحياة كإنسان مُتخفف من كل شيء قد لا يكون بهذه السهولة في النهاية.

«أنت محق، » قال توكاي. «محق تماماً. يجب أن يكون بدء الحياة بلا شيء صعباً. بهذا المعنى، أنا محظوظ أكثر من معظم الناس. ومع ذلك، حينما تصل إلى عمر معين،

ويكون لديك نمط حياتك ومكانتك الاجتماعية، حينها فقط تبدأ في الشكوك الجدية حول قيمتك كإنسان، ويصبح ذلك محاولة جيدة أيضاً، بمعنى مختلف. الحياة التي عشتها حتى الآن تبدو بلا معنى، ضياعاً. لو كنت أصغر سناً، لكان من الممكن أن أتغير، ولا يزال لدي أمل. لكن في مثل عمري يثقل الماضى على. ليس من السهل البدء من جديد.»

«وبدأت تفكر بجدية في هذه الأشياء بعد قراءة كتاب عن معسكرات الاعتقال النازية؟» سألت.

«نعم. صدمني الكتاب. وفوق كل هذا، لم يكن مستقبل علاقتي بهذه المرأة واضحاً، وقد أعطاني هذا المزيج حالة خفيفة من اكتئاب منتصف العمر. من أنا في العالم؟ سألت نفسي هذا السؤال باستمرار. لكن بغض النظر عن مقدار ماأسأل، لا يمكنني العثور على إجابة. أنا فقط أستمر في الدوران في دوائر. الأشياء التي كنت أستمتع بها أجدها مملة الآن. لا أشعر برغبة في ممارسة الرياضة أو شراء الملابس. من الصعب جداً الجلوس إلى البيانو بعد الآن. لا أشعر حتى برغبة في الأكل. أنا فقط أجلس هناك وأفكر فيها. حتى حينما أكون مع زبونة، فإن ذهني ممتلئ بها. أخشى حتى أن أفشى باسمها من دون تفكير.»

«کم مرة تراها؟»

«الأمر مختلف دائماً، ويعتمد على جدول زوجها. هذا من الأشياء الصعبة للغاية لديّ. حينما يكون في رحلة عمل طويلة، يمكننا أن يرى أحدنا الآخر كثيراً. يعتني والداها بطفلها، أو تستأجر جليسة أطفال. إنما حينما يكون زوجها في اليابان، فيمكن أن تمر أسابيع دون أن يرى أحدنا الآخر. تلك الأوقات مروعة. إنها عبارة مبتذلة، أعلم، لكن حينما أفكر في أنني قد لا أراها مرة أخرى، أشعر كأنني أتمزق إلى اثنين.»

لقد استمعت إليه دون تعليق. لم يكن اختياره للكلمات مبتذلاً ، على الرغم من ابتذالها. في الواقع ، بدت حقيقية جداً.

أخذ نفساً طويلاً، بطيئاً ثم زفر. «لدي عادةً كثير من الصديقات. قد تدهش لسماع هذا، لكن أحياناً ما يصل إلى أربع أو خمس في الوقت نفسه. حينما لا أستطيع رؤية إحداهن، أرى أخرى، ما يجعل الأمور سهلة للغاية. إنما، لما وجدت نفسي منجذباً جداً إلى هذه المرأة بالذات، لم تعد النساء الأخريات يعنين شيئاً بالنسبة لي. حينما أكون مع امرأة أخرى، أرى وجهها فقط. لا يمكنني التخلص منه. هذه حالة خطرة.»

حالة خطرة ، فكرت . تخيلت توكاي وهو يستدعي سيارة إسعاف . «مرحباً ؟ نحن في حاجة إلى سيارة إسعاف هنا على الفور . هذه حالة خطرة حقاً . صعوبة في التنفس ، أشعر كأننى على أوشك أن أتمزق . . . »

«إحدى المشكلات الكبيرة هي أنه كلما تعرفتها أكثر، أحببتها أكثر. لقد خرجنا معاً مدة عام ونصف، لكن في الوقت الحالي أصبحت أكثر انغماساً مما كنت عليه في البداية. يبدو أن قلبينا أصبحا متشابكاين. فهي حينما تشعر بشيء ما، يتحرك قلبي بالترادف. كأننا قاربان مربوطان معاً بحبل. حتى إذا كنت تريد قطع الحبل، فلا يوجد سكين حاد بما يكفي للقيام بذلك. لم أختبر هذا من قبل – على الإطلاق. وهذا يخيفني. إذا أصبحت مشاعري تجاهها أقوى فما الذي سيحدث لى في العالم؟»

«فهمت، » قلت. بدا أن توكاي يأمل في استجابة أكثر جو هرية. «سيد. تانيمورا، ماذا على أن أفعل؟»

قلت: «ليس لدي أي اقتراحات عملية، لكن مما تخبرني به، فإن ما تشعر به الآن يبدو طبيعياً ومفهوماً. الوقوع في الحب هو شيء يشبه هذا. لا يمكنك التحكم في مشاعرك، ويبدو الأمر كأن قوة شائنة ما تتلاعب بك. ما تمر به ليس شيئاً غير طبيعي. لقد وقعت للتو في حب عميق لامرأة، ولا تريد أن تفقدها. تريد الاستمرار في رؤيتها. إذا لم تستطع، فستشعر كأنها نهاية العالم. هذا طبيعي. لا شيء غريب أو غير عادى في ذلك. مجرد جانب واحد من حياة طبيعية تماماً.»

جلس الدكتور توكاي هناك و ذراعاه مطويتان. لم يبدُ أنه مقتنع. ربما واجه صعوبة في استيعاب مفهوم «جانب واحد من حياة طبيعية تماماً.»

انتهينا من البيرة وقد أوشكنا أن نغادر عندما - كما لو كان أوشك أن يدلي باعتراف سري - قال، «سيد تانيمورا، أكثر ما يخيفني، ويجعلني أكثر حيرة، هو الغضب الذي أشعر به في داخلي.»

«غضب؟» سألت، دَهشاً. بدا الغضب الشعور الأقل توقعاً على الإطلاق يمكن أن يكون لدى شخص مثل توكاى. «غضب لأجل ماذا؟»

هز توكاي رأسه. «لا أعرف. بالتأكيد ليس غضباً موجهاً إليها. إنما، حين لا أراها لفترة، وحينما لا أستطيع رؤيتها، أشعر بهذا الغضب. لا أستطيع أن أفهم، على الرغم من ذلك، حول ماذا. لكنه الغضب الأشد الذي لم أشعر به من قبل. يبدو الأمر كأننى أريد أن أرمى كل

شيء في الشقة من النافذة ، الكراسي ، والتلفاز ، الكتب ، الأطباق ، الصور المؤطرة ، سمِّ ما شئت. لا يهمني إذا ضربت أحد المشاة على رأسه و قتلته. إنه أمر مثير للسخرية، لكن هذا ما أشعر به الآن. يمكنني التحكم في هذا الغضب في الوقت الحالي. أنا لست على وشك فعل أي من ذلك. لكن قد يأتي اليوم الذي لا أستطيع فيه التحكم بنفسى بعد الآن. وقد أؤذي شخصاً ما. هذا ما ير عبني. إذا كان هذا ما سيحدث، فإنني أفضل أن أؤذي نفسي.»

لا أتذكر ما قلته له. لا شك بعض كلمات العزاء الملتبسة، لأننى في ذلك الوقت لم أتمكن حقاً من فهم ما الذي يعنيه أو يشير إليه هذا «الغضب» الذي تحدث عنه. كان يجب أن أقول شيئاً أكثر فائدة. لكن حتى لو فعلت، فلربما لن يكون مصيره مختلفاً. أعتقد هذا.

دفعنا الفاتورة، وغادرنا الحانة، وعاد كل منا إلى منزله. صعد في سيارة أجرة، وحقيبة المضرب في يده، ولوح لي من الداخل. كانت هذه آخر مرة رأيت فيها الدكتور توكاي. كان ذلك قرابة نهاية شهر أيلول/سبتمبر، عندما كانت حرارة الصيف لا تزال قائمة.

بعد ذلك، لم يظهر توكاي في صالة الألعاب الرياضية. ذهبت إلى صالة الألعاب في عطلات نهاية الأسبوع، على أمل أن أصادفه في ذلك الوقت، لكنه لم يكن هناك قط. لم يسمع أحد أي شيء عنه. لكن هذا يحدث غالباً في الصالات الرياضية. يتوقف الأشخاص المنتظمون فجأة عن المجيء. صالمة الألعاب الرياضية ليست مكان عمل. الناس أحرار في المجيء والذهاب كما يحلو لهم. لذلك لم أقلق بشأن ذلك كثيراً. مرَّ شهران.

بعد ظهريوم جمعة، في نهاية تشرين الثاني/ نوفمبر، اتصل بي سكرتير توكاي. كان اسمه غوتو. كان صوته ناعماً وذكرني بموسيقا باري وايت. النوع الذي يعز فونه في برامج آخر الليل في إذاعات الـ إف إم FM.

قال: «من المؤلم لي أن أضطر إلى إخبارك بهذا عبر الهاتف، لكن الدكتور توكاي توفي الخميس الماضي. يوم الاثنين من هذا الأسبوع أقامت أسرته جنازة خاصة له.»

«مات؟» قلت، مذهولاً. «كان بخير عندما رأيته آخر مرة قبل شهرين. ماذا حدث؟»

كان غوتو صامتاً. أخيراً، قال: «لا يمكنني حقاً الدخول في هذا عبر الهاتف. في الواقع، بينما كان لا يزال على قيد الحياة ، عهد لي الدكتور توكاي بشيء يريد أن يمنحه لك . أنا آسف لإز عاجك، لكن هل يمكننا أن نجتمع لبعض الوقت؟ سأخبرك بكل شيء عندئذ. يمكنني أن ألقاك في أي وقت وفي أي مكان.» ماذا عن اليوم، بعد قليل مباشرة؟ سألت. رد غوتو أن ذلك سيكون جيداً. حددت كافتيريا في الشارع الخلفي رقم واحد بالقرب من أوياما بولفارد. قلت له دعنا نتقابلعند السادسة. يجب أن نكون قادرين على إجراء حديث هادئ هناك. لم يعرف غوتو المكان، لكنه قال إنه سيكون قادراً على العثور عليه.

لما حضرت إلى الكافتيريا في السادسة إلا خمس دقائق، كان غوتو جالساً بالفعل، ولما اقتربت سرعان ما وقف على قدميه. من الصوت المنخفض عبر الهاتف كنت أتوقع رجلاً قوي البنية، لكنه في الواقع كان طويل القامة و نحيلاً. كان ، كما أخبرني توكاي ذات مرة ، وسيماً جداً. ارتدى غوتو بدلة من الصوف البني وقميص أبيض بأزرار و ربطة عنق بلون الخردل الداكن. ملابس مثالية. كان شعره الطويل مرتباً ، تسقط مقدمته بأناقة على جبهته . بدا أنه في منتصف الثلاثينات من عمره ، ولو لم أكن قد سمعت من توكاي أنه مثلي الجنس ، لكنت حسبته مجرد شاب تقليدي حسن المظهر . (أقول «شاباً» لأنه لا يزال يبدو شاباً إلى حد ما .) بدا كأن لديه لحية كثيفة . كان يشرب إسبرسو مزدوجاً .

تبادلنا تحية سريعة، وطلبت الشراب نفسه.

«مات فجأة، أليس كذلك؟» سألت.

ضيَّق الشاب عينيه، كما لو كان يواجه ضوءاً ساطعاً. «نعم، كان موته مفاجئاً للغاية. يا لغرابة الأمر. ومع ذلك، فقد استغرق الأمر وقتاً طويلاً أيضاً، وكانت طريقة مؤلمة للموت.»

لم أقل شيئاً، في انتظار شرحه. لكن لم يبد أنه يريد إعطاء أي تفاصيل عن وفاة الطبيب - في الأقل ليس قبل أن يحضر النادل شرابي.

«لقد احترمت الدكتور توكاي كثيراً،» قال الشاب، كما لو كان يغير الموضوع. «لقد كان شخصاً رائعاً حقاً، كطبيب، وكإنسان. لقد علمني كل شيء، وكان دائماً صبوراً ولطيفاً. عملت في العيادة لما يقارب عشر سنوات، ولو لم نتلاق ، لما كنت الشخص الذي أنا عليه اليوم. كان صريحاً ومحترماً. مستبشر دائماً، ولم يكن متغطر ساً قط. لقد عامل الناس بإنصاف واهتم بالجميع. لقدأ حبوه جميعهم. لم أسمعه قط، ولا حتى مرة واحدة، يقول شيئاً عن شخص آخر.»

«تعال لنفكر في الأمر، لم أكن قد سمعته قط يشتم أي شخص».

قلت: «لقد أشاد بك الدكتور توكاي، أيضاً. قال إنه من دونك لما تمكن من إدارة العيادة، ولكانت حياته الخاصة فوضى كاملة.»

ار تسمت ابتسامة حزينة و باهتة على شفتي غو تو . «أنا لست جيداً إلى هذا الحد. أردت فقط أن أعمل خلف الكواليس، بأقصى ما أستطيع، لمساعدته. وقد استمتعت بذلك.»

أحضرت النادلة قهوة الإسبريسو الخاصة بي، وبعد مغادرتها بدأ أخير أيتحدث عن وفاة الطبيب.

«أول شيء لاحظته أنه توقف عن تناول الغداء. قبل ذلك كان دائماً ما يأكل شيئاً، كل يـوم، ولو شيئاً بسيطاً. كان حريصاً جداً على التأكد من أن يأكل، مهما كان منشغلاً بالعمل. لكن في مرحلة معينة توقف عن تناول الغداء تماماً. 'ألن تأكل شيئاً ؟' كنت أحثه، وكان يقول، 'لا تقلق، أنا لست جائعاً. 'كان هذا في بداية تشرين الأول/ أكتوبر. أقلقني هذا التغيير . لم يكن من النوع الذي يحب أن يغير عاداته اليومية . لقد قدَّر الانتظام قبل كل شيء . قبل أن أدرك ذلك، تو قف عن الذهاب إلى صالة الألعاب الرياضية أيضاً. كان يذهب دائماً ثلاث مرات في الأسبوع للسباحة ولعب الاسكواش وممارسة تمارين القوة، لكن فجأة بدا أنه فقد الاهتمام. وتوقف عن الاهتمام بمظهره. لقد كان دائماً رجلاً مهندماً وأنيقاً، لكنه أصبح يرتدي الملابس متسخة. بدأ يرتدي الملابس نفسها يوماً بعد يوم. وبدا أنه ضائع في التفكير. وصمت. في مرحلة معينة، كاد لاينطق بكلمة واحدة، وكان معظم الوقت كأنه في حالة ذهول. حينما أتحدث إليه يبدو أنه لم يسمعنى. وتوقف عن رؤية النساء في وقت فراغه.»

«لقد حافظتَ على جدوله الزمني، لذلك أتصور أنك شهدت كل التغيرات بوضوح تام؟» «هذا صحيح. كانت رؤية صديقاته حدثاً يومياً مهماً. مصدر طاقته. مقاطعتهن فجأة لم يكن أمراً طبيعياً. اثنان وخمسون عاماً ليس عمراً كبيراً لذلك. أنا متأكد من أنك عرفت، سيد تانيمورا، عن مدى نشاط الدكتور توكاي عندما يتعلق الأمر بالنساء في حياته؟»

«لم يبق الأمر سراً على نحو خاص. لم يتفاخر بذلك قط، لكنه كان دائماً منفتحاً جداً، هذا ما أعنيه.»

أوماً غوتو برأسه. «أخبرني بكثير من الأشياء، أيضاً. أي لماذا جاء هذا التغيير المفاجئ بمنزلة صدمة. احتفظ بكل شيء لنفسه ولم يكشف لي أي شيء عن ذلك. سألته بالطبع ما إذا كان حدث خطأ ما، أو ما إذا كان هناك ما يثير قلقه، لكنه هز رأسه فقط ولم يخض في التفاصيل. في هذه المرحلة كاد لا يتحدث إلى. كان يبدو أنه ينحف ويضعف كل يوم. من الواضح أنه لم يكن يأكل ما يكفى. لكنني لم أستطع التدخلفي حياته الخاصة. لقد كان شخصاً صريحاً جداً، لكن بعد نقطة معينة ، قدَّر خصوصيته. في كل السنوات التي عملت فيها سكر تيره الشخصي ، ذهبت مرة واحدة فقط إلى منزله، لأجلب شيئاً مهماً كان قد نسيه. ربما سمح للنساء اللواتي كان يراهن فقط بزيارته في المنزل. لذا أمكنني التكهن والقلق من مسافة بعيدة.»

أطلق غوتو تنهيدة صغيرة، كما لو أنه استسلم لحقيقة أن هؤ لاء النسوة اللواتي كان لتوكاي علاقات حميمة معهن لهن حق دخول لم يكن قد منحه إياه.

«لقد أصبح أنحف وأضعف يوماً بعد يوم؟» سألت.

«صحيح. غارت عيناه، وكان وجهه شاحباً مثل ورقة. لم يستطع المشي بثبات ولم يعد قادراً على استخدام المشرط بعد ما. لم تكن ثمة طريقة يمكنه من خلالها إجراء عمليات جراحية للمرضى. لحسن الحظ، كان لديه مساعد ممتاز تولى مؤقتاً العمليات الجراحية. لكن الأمور لا يمكن أن تستمر على هذا النحو إلى أجل غير مسمى. أجريت اتصالات، وألغيت جميع مواعيده، وكانت العيادة لجميع الأغراض والاستعمالات، مغلقة. أخيراً، توقف تماماً عن الحضور إلى العيادة. كان هذا في نهاية تشرين الأول/ أكتوبر. اتصلت به، لكن لم يجبني أحد. لم أستطع الوصول إليه ليومين كاملين. كان لدي مفتاح شقته، وفي صباح اليوم الثالث، أخذت المفتاح ودخلت الشقة. أعلم أنه لم يكن علي أن أفعل ذلك، لكني كنت أشعر بالقلق الشديد.

«لما فتحت الباب صدمتني رائحة كريهة. كانت الأرضية مغطاة بأشياء من كل نوع – ملابس متناثرة في كل مكان، بدلات، ربطات عنق، ملابس داخلية. بدا الأمر كأن أحداً لم ينظف المكان منذ شهور. كانت النوافذ مغلقة والهواء خانقاً. لقد وجدته على السرير، يرقد بهدوء هناك.»

أغمض غوتو عينيه وهز رأسه. يبدو أنه يتذكر المشهد.

«لما رأيته، كنت على يقين أنه ميت. شعرت أن قلبي سيتوقف. لكنه لم يكن ميتاً. أدار وجهه الهزيل، الشاحب في اتجاهي، وفتح عينيه ونظر إليَّ. رمش مرات عدة. كان يتنفس، وإن كان بضعف. استلقى هناك فقط، بلاحراك، سحب الأغطية حتى رقبته. تحدثت إليه لكن لم أتلقَّ أي رد فعل. كانت شفتاه الجافتان مغلقتين بإحكام، كما لو كانت مخيطة لإغلاقها. لم يحلق لوقت طويل. فتحت النوافذ للسماح بدخول بعض الهواء النقي. لم يبد لي أنني في حاجة إلى اتخاذ أي إجراء طارئ فوري، ولم يبد أنه يعاني من ألم، لذلك تابعت ورتبت الشقة. كان المكان كارثة كاملة. جمعت الملابس المتناثرة، وغسلت ما بوسعي في الغسالة، ووضعت ما يلزم تنظيفاً جافاً في كيس لأخذه إلى المغسلة. جففت مياه

الاستحمام الراكدة و فركت البقعة المتسخة داخل الحوض. لطالما كان الدكتور توكاي أنيقاً جداً، ووجدت أنه من المستحيل فهم هذه الفوضى. كان الأثاث مغطى بالغبار الأبيض، وبدا أنه توقف عن إدخال المرأة التي تنظف البيت. ومن الغريب أنه لم يكن هناك أي أطباق متسخة متراكمة في حوض المطبخ. كانت وحدها نظيفة. من الواضح أنه لم يستخدم المطبخ منذ فترة. كانت هناك قارورتا مياه معدنية فارغتان إلى جانبه، لكن لا يوجد ما يشير إلى أنه أكل أي شيء. فتحت الثلاجة، وكانت ثمة رائحة كريهة على نحو لا يوصف. لقد فسد الطعام المتروك في الداخل كله. التوفو والخضراوات والفواكه والحليب والسندويشات ولحم الخنزير وما شابه. وضعتها كلها في كيس قمامة بلاستيكي كبير وأخذته إلى مكب القمامة خارج المبنى السكنى.»

رفع غوتو فنجان الإسبريسو الفارغ وتمعن فيه من زوايا عدة. نظر إلى الأعلى أخيراً.

«استغرق الأمر أكثر من ثلاث ساعات لإعادة الشقة إلى ما ينبغي أن تكون عليه. تركت النواف مفتوحة طوال الوقت، ولما انتهيت، كانت الرائحة الكريهة قد اختفت تقريباً. لكن الدكتور توكاي لم يقل كلمة طوال الوقت. لقد تتبعني بعينيه فقط وأنا أتحرك في الغرفة. كان نحيفاً إلى درجة أن عينيه بدتا أكبر وأكثر لمعاناً من المعتاد. لكنني لم أتمكن من اكتشاف أي شعور فيهما. كانتا تراقبانني لكنهما لا تريان أي شيء. لست متأكداً من كيفية وصف ذلك. كانتا ببساطة تتابعان تحركات بعض الأشياء، مثل عدسة كاميرا أو تو ماتيكية تركز على هدف متحرك. كان الأمر كما لو أنه لا يهتم بكوني أنا، أو لا يستطيع أن ينز عج ليلاحظ ما كنت أفعله. كانت عيناه حزينتين للغاية. لن أنساها قط ما حييت.»

«استخدمت آلة حلاقة كهربائية، حلقت له ومسحت وجهه بمنشفة مبللة. لم يقاوم على الإطلاق. لقد سمح لي فقط بفعل ما أريد. بعد ذلك، اتصلت بطبيبه الشخصي. لما شرحت الموقف، جاء الطبيب على الفور. فحصه وأجرى بعض الاختبارات البسيطة. لم ينطق د. توكاي بكلمة. كان يحدق فقط إلى وجوهنا بتلكما العينين الخاليتين من التعبير ومن العاطفة طوال الوقت.

«قد لا تكون هذه هي الطريقة الصحيحة لقول ذلك، لكنه لم يعديبدو كشخص حي. بدا الأمر كأنه دُفن تحت الأرض، وكان يجب أن يتحول إلى مومياء لأنه لم يكن لديه طعام. لكن، بالطبع، لم يكن قادراً على التخلي عن ارتباطاته الدنيوية، وغير قادر على أن يصبح مومياء، لذلك زحف مرة أخرى إلى السطح. هذا ما كانت عليه الحال. أعلم أنها طريقة مروعة لقول

ذلك، لكن هذا بالضبط ما شعرت به. لقد فقد روحه، ولم تكن لتعود. لكن أعضاء جسمه، غير القادرة على الاستسلام، استمرت في العمل على نحو مستقل. هذا ما شعرت به.»

هز الشاب رأسه مرات عدة.

«أنا آسف لقد استغرقت وقتاً طويلاً لأخبرك بهذا. سأنهي. كان الدكتور توكاي يعاني أساساً من شيء مثل فقدان الشهية. بالكاد كاد لا يأكل شيئاً، وبقي في قيد الحياة فقط لأنه كان يشرب الماء. بالمعنى الدقيق للكلمة، لم يكن فقدان شهية. كما أنا متأكد من أنك تعرف، فغالباً ما تصاب الشابات بفقدان الشهية. فهن يقللن من السعرات الحرارية حتى يتمكن من الظهور على نحو جيد ويفقدن الوزن، وسرعان ما يصبح فقدان الوزن نفسه هدفهن الخاص وينتهي بهن الأمر إلى تجويع أنفسهن. في الحالات القصوى تأمل هؤلاء النسوة في تخفيض وزنهن إلى لا شيء. لذلك، على الرغم من أنه من غير المعقول أن يصاب رجل في منتصف العمر بمرض فقدان الشهية، في حالة الدكتور توكاي هذا ما حدث بالضبط. بالطبع، هذا لا علاقة له بالرغبة في الظهور بمظهر أكثر جاذبية. أعتقد أنه لم يتمكن حرفياً من ابتلاع المزيد من الطعام.»

«لأنه كان عاشقاً متيماً؟» سألت.

قال غوتو: «شيء قريب من ذلك. وإلا ستكون رغبة مماثلة في تقليص نفسه إلى لا شيء. ربما أراد أن يمحو نفسه. بطريقة أخرى فإن شخصاً عادياً لا يستطيع تحمل ألم جوع من هذاالقبيل. لعل متعة تقلص الجسد إلى لا شيء تفوز على الألم. تماماً مثل ما يجب أن تشعر به النساء المصابات بفقدان الشهية عندما يشاهدن أجسادهن تتقلص.»

حاولت أن أتخيل الدكتور توكاي راقداً على السرير، مهووساً بالحب إلى النقطة التي أصبح فيها مومياء ذابلة. لكن كل ما كنت أتخيله كان الشخص الذي أعرفه، رجلاً مرحاً ذا صحة جيدة، حسن الهندام، ويحب الطعام الجيد.

«أعطاه الطبيب حقن جرعات غذائية، وأحضر ممرضة لمراقبة العلاج الوريدي. لكن الحقن الغذائية لا يمكن أن تفعل الكثير، وإذا أراد المريض إزالة العلاج الوريدي، يمكنه ذلك. ولم أستطع البقاء إلى جانب سريره ليل نهار. كان بإمكاني أن أجبره على أكل شيء ما، لكن بعد ذلك كان سيتقيؤه على الفور. إذا كان الشخص يعارض دخول المستشفى، فلا يمكنك إجباره على فعل ذلك بالقوة. في هذه المرحلة، تخلى الدكتور توكاي عن إرادة الحياة وقرر أن يحول نفسه إلى لا شيء. بغض النظر عما فعله أي شخص، وبغض النظر عن عدد الحقن الغذائية التي قدمناها له، لم يكن هناك توقف لهذا الاستمرار الهبوطي. كل ما استطعنا فعله هو الوقوف

جانباً، أذر عنا مطوية، نشاهد كيف يلتهم الجوع جسده. كانت هذه أياماً مؤلمة ومجهدة. كنت أعلم أنني يجب أن أفعل شيئاً، لكن لم يكن هناك ما يمكن فعله. كانت النعمة الوحيدة المتوافرة أنه لم يكن يشعر بأي ألم. في الأقل أنا لم أره يجفل. كنت أذهب إلى شقته كل يوم، وأراجع بريده، وأنظفه، وأجلس إلى جوار سريره، وأتحدث إليه عن كل شيء. أخبار متعلقة بالعمل، وثر شرة. لكنه لم يقل أي كلمة. ولم يظهر أي شيء قريب من رد الفعل. لست متأكداً حتى من أنه كان واعياً. لقد حدقني بي بصمت، بعينيه الكبيرتين ووجهه الذي يشبه القناع. كانت تلكما العينان صافيتن على نحو غريب. كما لو أنها تستطيع رؤية الجانب الآخر.»

سألت: «هل حدث له شيء مع امرأة؟ أخبرني عن مدى جدية علاقته بامرأة متزوجة لديها طفلة.»

«هذا صحيح. منذ بعض الوقت، قبل ذلك، كان قد أغرم بها بعمق. لم تعد علاقة غرامية عارضة. حدث شيء خطر جداً بينهما، ومهما كان السبب الذي جعله يفقد إرادة الحياة. حاولت الاتصال هاتفياً بمنزل تلك المرأة. رد زوجها. أخبرته أنني في حاجة إلى التحدث معها حول مو عد حددته في عيادتنا، لكنه قال إنها لم تعد تعيش هناك. إلى أين يمكنني الاتصال لأتواصل معها؟ سألته، فقال ببرود شديد، إنه ليس لديه أي فكرة. وأنهى المكالمة.»

ظل صامتاً لوهلة، ثم تابع.

«القصـة الطويلة باختصار، تمكنت من تعقبها. لقد تركت زوجها وطفلتها، وكانت تعيش مع رجل آخر.»

كنت غير قادر على الكلام. في البداية لم أتمكن من فهم ما كان يتحدث عنه. «أنت تقول إنها ابتعدت عن زوجها والدكتور توكاي معاً؟» تمكنت أخيراً من السؤال.

«نعم،» قال غوتو قطب. «كان لديها رجل ثالث. لا أعرف كل التفاصيل، لكن يبدو أنه أصغر منها. هذا ليس إلا رأيي الخاص، لكنني شعرت أنه لم يكن بالضبط نوع الرجل الذي ستعجب به. فرت من المنزل لتهرب معه. تبين أن الدكتور توكاي مجرد نقطة انطلاق ملائمة وليس أكثر من ذلك. استخدمته. توجد أدلة على أنه أنفق الكثير من المال عليها. استشرت المحامين و فحصوا أرصدته المصر فية و حسابات بطاقات الائتمان، وأصبح هذا واضحاً. ربما أنفق كل تلك الأموال في شراء هدايا باهظة الثمن لها. أو ربما أقرضها المال. لا يوجد دليل واضح يبين بالضبط كيفية استخدام الأموال، و تبقى التفاصيل غير واضحة، لكن ما نعر فه هو أنه سحب مبلغاً كبيراً من المال في غضون فترة زمنية قصيرة.»

تنهدت بشدة. «لابد أن ذلك كان صعباً عليه.»

أوماً الشاب. «لو أخبرته تلك المرأة 'لقد قررت أنني لا أستطيع أن أترك زوجي وطفلي ، لذلك يجب أن أنفصل عنك ، ' فعندئذ أعتقد أنه كان بإمكانه تحمل ذلك . لقد أحبها أكثر مما أحب أي شخص من قبل ، لذلك بالطبع كان سيتدمر ، لكن أشك في أن ذلك كان سيقوده إلى الموت . طالما كان كل شيء منطقياً ، بغض النظر عن عمق سقوطك ، يجب أن تكون قادراً على تجميع نفسك مرة أخرى . لكن ظهور رجل ثالث ، وإدراك أنه استُخدِم ، كانت صدمة لم يستطع التعافى منها . »

استمعت بصمت.

قال الشاب: «لما مات، كان وزن الدكتور توكاي أقل من ثمانين رطلاً. كان يزن في العادة أكثر من مئة وستين رطلاً، لذلك كان في أقل من نصف وزنه الطبيعي. كانت أضلاعه بارزة مثل الصخور عندما ينحسر عنها المد. يصعب عليك أن تنظر إليه، لقد كان مروعاً جداً. لقد جعلني ذلك أفكر في اليهود الهزيلين الناجين من معسكرات الاعتقال النازية، الذين رأيتهم في فيلم وثائقي منذ فترة طويلة.»

معسكرات الاعتقال. إلى حد ما كان يتوقع ذلك. من أنا في العالم؟ لقد كنت أتساءل حقاً عن هذا.

تابع غوتو. «من الناحية الطبية، كان السبب المباشر للوفاة هو قصور القلب. فقد قلبه القدرة على ضخ الدم. لكني أعتقد أن موته حدث لأنه كان في حالة حب. لاستخدام المصطلح القديم، كان في الواقع «متيماً.» اتصلت بالمرأة مرات عدة، أوضح لها ما جرى وأطلب إليها المساعدة. جثوت فعلياً على ركبتي، وناشدتها أن تأتي لرؤيته، حتى لفترة قصيرة. في هذه المرحلة، أخبرتها أنه سيموت. لكنها لم تأت قط. بالطبع، لم أعتقد أن مجرد رؤيتها ستمنعه منالموت. كان الدكتور توكاي قد قرر بالفعل أن يموت. لكنربما حدثت معجزة. أو بدلاً من ذلك لكانت لا أعرف حقاً. بصدق، لم أفهم أياً منها. ومع ذلك، هناك شيء واحد أعرفه. لم يتوقف أحد عن تأول الطعام تماماً ويموت في الواقع لمجرد أنه مريض بالحب. ألا تعتقد ذلك؟»

وافقت. لم أسمع قط بشيء من هذا القبيل. بهذا المعنى، كان الدكتور توكاي شخصاً مميزاً. عندما قلت هذا، غطى غوتو وجهه بيديه وبكى بصمت لفترة من الوقت. لقد أحب

الدكتور توكاي حقاً. أردت مواساته، لكن لم يكن في وسعي فعل أي شيء. توقف بعد فترة عن البكاء، وأخرج منديلاً أبيضاً نظيفاً من جيب بنطاله، ومسح دموعه.

«أنا آسف أنه كان عليك رؤيتي في هذه الحال.»

قلت له: «البكاء من أجل شخص آخر ليس شيئاً يجب الاعتذار عنه، ولا سيما شخص تهتم به، شخص مات.»

قال غوتو: «شكراً لك. من المفيد سماع ذلك.»

مديده تحت الطاولة للوصول إلى حقيبة مضرب الاسكواش وأعطاني إياها. كان فيها مضر ب من مار كة بلاك نابت جديد تماماً. مضر ب باهظ الثمن.

«ترك لديَّ الدكتور توكاي هذا. لقد طلبه عبر البريد، لكن في الوقت الذي وصل فيه، لم تعد لديه القوة للعب الاسكواش بعد ذلك. طلب إليَّ أن أعطيه لك، سيد تانيمورا. قبل و فاته بقليل، كان واعياً تماماً لفترة قصيرة وأعطاني بعض التعليمات، الأشياء التي يريدني أن أهتم بها. كان هذا المضرب أحدها. استخدمه من فضلك إذا كنت ترغب في ذلك.»

شكر ته و أخذت المضر ب. «ماذا سبحدث للعبادة؟» سألت.

قال: «ستبقى مغلقة في الوقت الراهن. إما سنغلق العيادة، في النهاية، وإما نطرحها للبيع. لا يزال ثمة عمل مكتبي يجب أداؤه، لذلك سأقدم المساعدة لبعض الوقت، لكنني لم أقرر لما بعد ذلك. أحتاج إلى الإحساس بأن كل شيء انتهى، لكنني الآن لا أفكر على نحو صحيح.» تمنيت أن يتعافى هذا الشاب من الصدمة.

لما كنا نو دع أحدنا الآخر قال ، «سيد تانيمو را ، أعلم أن هذا عبء ثقيل ، لكن هل تسدى لي خدمة. من فضلك تذكر الدكتور توكاي. كان لديه قلب نقى. أعتقد أن ما يمكننا فعله لأولئك الذين ماتوا هو الاحتفاظ بهم في ذكرياتنا لأطول فترة ممكنة. لكن الأمر ليس بالسهولة التي يبدو عليها. لا يمكنني أن أطلب إلى أي شخص فعل ذلك.»

قلت له إنه محق تماماً. تذكر شخص ما لفترة طويلة ليس سهلاً كما يعتقد الناس. سأحاول أن أتذكره طالما استطعت، وعدت. لم يكن لدى أي طريقة لتحديد كم كان قلب الدكتور توكاى نقياً، لكن كان صحيحاً أنه لم يكن شخصاً عادياً، وبالتأكيد كان شخصاً يستحق التذكر. تصافحنا يودع أحدنا الآخر.

أفتر ضس أن هذا هو السبب في أنني أكتب هذه القصة - حتى لا أنسى الدكتور توكاي في نظري تدوين الأشياء طريقة فعالـة لعدم النسيان. لقد غيرت الأسماء والأماكن قليلاً حتى لا أتسبب في أي مشكلة، لكن جميع الأحداث وقعت بالفعل، إلى حد كبير كما ربطت بينها. سيكون من اللطيف إذا صادف غوتو الشاب هذه القصة وقرأها.

هناك شيء آخر أتذكره جيداً عن الدكتور توكاي. لا أتذكر كيف دخلنا في الموضوع، لكنه كان يتحدث إليَّ حول النساء على نحو عام.

تولد جميع النساء مع عضو خاص ومستقل يسمح لهن بالكذب. كان هذا رأي الدكتور توكاي الشخصي. قال إن الأمر يعتمد على الشخص، حول نوع الأكاذيب التي يقولها، وبأي وضع يقولها، وكيف تُروى الأكاذيب. لكن عند نقطة معينة من حيواتهن، جميع النساء يكذبن، ويكذبن بشأن أشياء مهمة. إنهن يكذبن حول أشياء غير مهمة، أيضاً، لكنهن لا يترددن في الكذب حول أهم الأشياء. وحينما يفعلن ذلك، فإن معظم النساء لا تتغير تعابير هن وأصواتهن على الإطلاق، لأنهن لسن كاذبات، لكن هذا العضو المستقل الذي زوِّدن به يتصرف من تلقاء نفسه. لهذا السبب – باستثناء بعض الحالات الخاصة – لا يزال بإمكانهن التمتع بضمير مرتاح ولا يقلقن قط بسبب أي شيء يقلنه.

قال كل هذا على نحو حاسم للغاية، لهذا أتذكره جيداً. جوهرياً يجب أن أتفق معه، على الرغم من أن الفروق الدقيقة في ما قاله قد تكون مختلفة بعض الشيء. ربما وصلنا معاً إلى الاستنتاجات غير السارة نفسها، على الرغم من أننا وصلنا إلى هناك بمفردنا.

أنا متأكد من أنه، وهو يواجه الموت، لم يسعد بتأكيد صحة هذه النظرية. وغني عن القول، أشعر بالأسف الشديد للدكتور توكاي. أنا حقاً حزين لأجل موته. استغرق الأمر قدراً كبيراً من الثبات للتوقف عن الأكل عمداً وتجويع نفسه حتى الموت. الألم الجسدي والعاطفي الذي لا بحد عانى منه لا يمكن فهمه. لكنني لا أمانع في الاعتراف بأنني أحسده قليلاً على الطريقة التي أحب بها امرأة واحدة – بغض النظر أي نوع من النساء كانت –بعمق إلى درجة جعلته يرغب في تقليص نفسه إلى لا شيء. لو أراد ذلك، كان بإمكانه الاستمرار وممارسة حياته الرائعة كما كانت من قبل. رؤية العديد من النساء عرضياً في الوقت نفسه، والاستمتاع بكأس لذيذ من ويسكي بينوت نوير، وعزف أغنية «طريقي My Way» على البيانو الكبير في غرفة معيشته، والاستمتاع ببعض علاقات الحب الصغيرة السعيدة في إحدى زوايا المدينة. لكنه وقع في الحب على نحو يائس إلى درجة أنه لم يعد قادراً على تناول الطعام، إلى درجة أنه دخل في عالم جديد تماماً، ورأى أشياء لم يشهدها من قبل، وفي النهاية دفع نفسه إلى الموت. كما قال غوتو، كان يمحو نفسه. لم أستطع قول أي من هاتين الحياتين كانت سعيدة الموت. كما قال غوتو، كان يمحو نفسه. لم أستطع قول أي من هاتين الحياتين كانت سعيدة

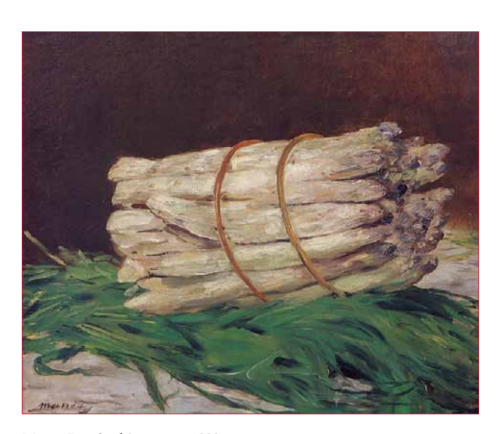
وحقيقية بالفعل لديه. كان المصير الذي لحق بالدكتور توكاي من أيلول/سبتمبر إلى تشرين الثاني/ نوفمبر من ذلك العام زاخراً بالأسرار التي لم أستطع فهمها تماماً مثل غوتو.

لا أزال ألعب الاسكواش، لكن بعد وفاة الدكتور توكاي انتقلت، ونتيجة لذلك، غيرت الصالة الرياضية. على نحو عام، ألعب في صالة الألعاب الجديدة مع شركاء مستأجرين. هذا يكلف مالاً، لكنه أسهل. استخدمت بصعوبة المضرب الذي تركه لي الدكتور توكاي. إنه خفيف بعض الشيء. وحينما أشعر بمقدار خفته، لا يسعني إلا أن أتخيل شخصيته الهزيلة.

يبدو الأمر كما لو أن قلبينا أصبحا متشابكين بطريقة ما. حينما تشعر هي بشيء ما، يتحرك قلبي بالترادف. كما لو أننا قاربان مربوطان معاً بحبل. حتى إذا كنت تريد قطع الحبل، فلا يوجد سكين حاد بما يكفي لفعل ذلك.

لاحقاً، بالطبع، اعتقدنا جميعاً أنه ربط نفسه إلى القارب الخطأ. لكن من يستطيع أن يؤكد ذلك حقاً؛ تماماً مثلما كذبت عليه تلك المرأة على الأرجح بعضوها المستقل، استخدم الدكتور توكاي – بمعنى مختلف إلى حد ما – هذا العضو المستقل ليقع في الحب. وظيفة تتجاوز إرادته. بعد فوات الأوان، من السهل على شخص آخر أن يهز رأسه بحزن وينتقد تصرفات شخص آخر. لكن من دون تدخل هذا النوع من الأعضاء – النوع الذي يرفعنا إلى أفاق جديدة، ويدفعنا إلى الأعماق، ويلقي بعقولنا في حالة من الفوضى، ويكشف عن أوهام جميلة، ويدفعنا في بعض الأحيان إلى الموت – ستكون حياتنا بالفعل غير مبالية و فظة. أو ببساطة ينتهى بنا الأمر إلى سلسلة من الحيل.

ليست لدي طريقة لمعرفة، بالطبع، ما فكر فيه الدكتور توكاي، أي نوع من المفاهيم مرت في رأسه، وهو يتأرجح على حافة موته المختار. لكن في أعماق آلامه ومعاناته، ولح لفترة قصيرة، أصبح عقله صافياً بما يكفي لترك تعليماته بترك مضرب السكواش غير المستخدم لي. ربما لما يحاول أن يرسل إليَّ رسالة ما. ربما لما كان يقترب من الموت، وجد أخيراً شيئاً قريباً من إجابة عن سؤال من أكون أنا؟ وأراد أن يدعني أعرف. لدي شعور أن هذي هي الحال. □



Manet, Bunch of Asparagus, 1880



تأليف: أمويتا بويتام ترجمة: تانيا حريب

أمريتا بريتام: ولدت (31 أغسطس 1919) وتوفيت (31 أوكتوبر 2005).

كاتبـــة هندية وشــاعرة، كتبت فــي اللغة الهندية والبنجابيـــة، تعدُّ أول امــرأة بنجابية بارزة في الشـعر، روائية، وكاتبة مقالات، وشاعرة القرن العشــريـن الرائدة في اللغة البنجابية، التي حظيت بنفس القدر من الحب على جانبي الحدود بين الهند وباكستان.ستة عقود خلال مهنتها التي امتدت لأكثر من ســتة عقود، أنتجت أكثر من 100 كتاب من الشــعر، والقصص، والتراجم، والمقالات، ومجموعة من الأغاني الشـعبية البنجابية والسيرة الذاتية التي تمت ترجمتها إلى اللغة المندية وعدة لغات أجنبية.

كانت أنغوري العروس الجديدة للخادم المسن لجار جاري. في هذا الشأن، كل عروس جديدة؛ لكنها كانت جديدة بطر بقة مختلفة: الز وجة الثانية لز وجها الذي لا يُمكن تسميته جديداً لأنه كان قد شرب ذات مرة من بئر الزوجيّة. على هذا النحو، فإن امتيازات كونك جديداً ذهبت إلى أنغوري فقط. ويتأكُّد هذا الإدراك على نحو أكبر عندما ينظر المرء إلى السنوات الخمس التي مضت قبل أن يتمكّنا من إتمام ارتباطهما.

منذ نحو ست سنوات، ذهب برابهاتي إلى منزله ليحرق زوجته الأولى. لما حدث ذلك، اقترب منه والد أنغوري وأخذ منشفته المبلّلة، وعصرها حتى تجف، في إشارة رمزيّة إلى مسح

<sup>🍙</sup> مترحمة سورية.

دموع الحزن التي بلّات المنشفة. على الرغم من ذلك، لم يكن ثمّة رجل بكى بما يكفي ليبلّل ياردة ونصف من قماش الشيت. لم تتبلّل إلّا بعد حمام برابهاتي. كان التصرُّف البسيط المتمثّل في تجفيف المنشفة الملطّخة بالدموع من جانب شخص لديه ابنة غير صالحة للزواج مثل القول: «أعطيتك ابنتي لتحلّ محل التي ماتت. لا تبك بعد الأَن، لقد جفّفت حتى منشفتك المبلّلة».

هكذا تزوجت أنغوري برابهاتي. وعلى الرغم من ذلك، تأجّل زواجهما مدة خمس سنوات، لسببين: صغر سنّها، وهجمة الشلل على والدتها. لما دُعي برابهاتي أخيراً إلى اصطحاب عروسه بعيداً، بدا أنه لن يكون قادراً على ذلك، لأن رب عمله كان متردّداً في إطعام فم آخر من مطبخه. لكن، لما أخبره برابهاتي أن بإمكان زوجته الجديدة البقاء في منزلها، وافق صاحب العمل.

في البداية، بقيت أنغوري محجبة في منأى عن الرجال والنساء، لكن سرعان ما بدأ الحجاب يتقلّص إلى أن غطى شعرها فقط، كما حدث لامرأة هندوسية تقليدية. كانت بهجة لكل أذن وعين. ضحكة في رنين مئة جرس على كاحلها، وألف جرس في ضحكتها.

- «ماذا ترتدين يا أنغوري؟»
  - «خلخالاً ، أليس جميل؟»
- «و ما هذا الذي في إصبع قدمك؟»
  - «خاتم» -
  - «وحول ذراعك؟»
    - «سوار».
  - «ماذا يُسمون ما على جبهتك؟»
    - «يسمّونها عُصبة (الباند)»
- «لم لا تضعينَ شيئاً على خصركِ اليوم يا أنغوري؟»
- «إنه تقيلٌ جداً. سأر تديه غداً. اليوم، لا قلادة أيضاً. أترى! القفل مكسور. سأذهب غداً إلى المدينة للحصول على قفلٍ جديد... وشراء دبوس الأنف. كان لديّ خاتم أنفٍ كبير، لكن حماتي احتفظت به».

كانت أنغوري فخورة جداً بجواهرها الفضيّة، وسعيدة بمجرّد لمس حليّها. بدا أن كل ما فعلته جعلهم تحت أقصى تأثير.

أصبح الطقس حارًا مع نهاية الموسم. لا بدأن أنغوري شعرت بذلك في كوخها حيثُ قضت جزءاً كبيراً من اليوم، أما الآن، فقد بقيت في الخارج لفترة أطول. كان ثمّة عدد قليل من أشجار النيم الضخمة أمام منزلي؛ تحتها بئرٌ قديمة لم يستخدمها أحد باستثناء عامل بناء طارئ. شكّل الماء المنسكب بُركاً عدّة، مما حافظ على برودة الجوحول البئر. غالباً ما كانت تجلس قرب البئر للاسترخاء.

ذات يوم، لما جلستُ تحت شجرة نيم لأقرأ، سألتني أنغوري: «ماذا تقرأ يا بيبي؟»

- «هل تريدين قراءته؟»
- «إننى لا أعرف القراءة».
  - «أتريدين التعلُّم؟»
    - «أوه، لا!».
- «لم لا؟ ما الخطأ في ذلك؟»
- «إنّ القراءة خطيئة للنساء!».
  - «و ماذا عن الرجال؟»
  - «لهم، ليست خطيئة».
  - «من قال لك هذا الهراء؟»
    - «أعلمه فحسب».
- «أنا أقرأ. لا بد أنني مذنب».
- «بالنظر إلى نساء المدينة، ليست خطيئة، إنها كذلك لدى نساء القرية».

ضحكنا على هذا الكلام. لم تتعلّم كيف تسأل عن كل ما قيلَ لها أن تصدّقه. اعتقدتُ أنها إذا وجدت السلام في قناعاتها، فمن أنا لأشكّكَ بها؟

استعاد جسدها لون بشرتها الداكن، وأخذيشع منه على نصو دائم شعور قوي بالنشوة، عذوبة ليّنة. يقولون إن جسد المرأة كقطعة العجين، بعض النساء لديهن رخاوة العجين غير المعجون جيداً، في حين لدى الأخريات لدونة متماسكة من العجين المخمّر. نادراً ما يكون لدى المرأة جسد يُمكن أن يُعادل العجين المعجون بطريقة صحيحة، وهو ما يفتخر به الخبّاز.

ينتمي جسد أنغوري إلى هذه الفئة، فعضلاتها المتموّجة مُشبعة بليونة صلبة لنابض ملفوف. شعرتُ بنبرة عميقة. فكرتُ ملفوف. شعرتُ بنبرة عميقة. فكرتُ

في برابهاتي: عجوز، قصير، ذو فك رخو، رجلٌ ستكون مكانته موت إقليدس. فجأة خطرت لي فكرة مضحكة: أنغوري كانت العجينة التي غطاها برابهاتي.

لقد كان غطاءها، وليس متذوّقها. شعرتُ بضحكة تظهر داخلي، لكنني تحقّقتُ من الأمر خوفاً من أن تشعر أنغوري بما كنت أضحك بشأنه. سألتها عن الطريقة التي تُرتَّبُ بها الزيجات في المكان الذي أتت منه.

- «الفتاة، حينما تكون في الخامسة أو السادسة من عمرها، تعشق قَدَمي شخص ما. فيكون هو الزوج».
  - «كيف تعلمُ ذلك؟»
  - «يأخذ والدها المال والأزهار ويضعهما عند قدميه».
  - «بهذه الطريقة، الوالد هو من يعشق، وليس الفتاة».
    - «إنه يفعلها لأجل الفتاة . لذا فالفتاة هي من تعشق» .
      - «لكن الفتاة لم تره من قبل قطّ!»
        - «نعم، لا ترى الفتيات».
  - «لا ترى أي فتاة زوجها المستقبلي على الإطلاق!؟»

ترددت قائلة: - «لا...». بعد وقفة طويلة ومتأمّلة، أضافت: «أو لئك العاشقات... يرينهم».

- «هل لدى الفتيات اللواتي في قريتك علاقات عاطفيّة؟»
  - «قليلة» -

تذكر تُ ملاحظتها فيما يخص تعليم المرأة «أولئك العاشقات، لا يُخطئن؟».

- «إنهنَّ لا يرين. انظر، ما يحدث هو أن الرجل يجعل الفتاة تأكل العشبة فتعشقه».
  - «أي عشبة؟»
    - «البريّة».
  - «ألا تعلم الفتاة أنها تناولت العشبة؟»
- «لا، يعطيها إيّاها في قطعة خبز. بعد ذلك، لا يُرضيها شيء سوى أن تكون معه، (زوجها) إنني أعلم. لقد رأيتها بأمّ عينيّ».

- «من رأيت؟»
- «صديقة؛ كانت أكبر منّى».
  - «و ماذا حدث؟»
- «لقد فقدت صوابها. ذهبت معه إلى المدينة».
  - «كيف علمت أن ذلك كان بسبب العشبة؟»
- «ماذا سيكون غير ذلك؟ لم ستترك والديها. لقد أحضر لها أشياء عدّة من المدينة: ملابس، حلي، حلويات».
  - «من أين أتت هذه العشبة؟»
  - «في الحلويات: وإلّا كيف ستحبّه؟»
  - «الحب قد يحدث بطرائق أخرى . ألا توجد طريقة أخرى هنا؟»
  - «لا توجد طريقة أخرى. ما كرهه والداها أنها كانت على هذا النحو».
    - «هل رأيت العشبة؟»
- «لا، إنهم يحضر ونها من بلدة بعيدة. حدّر تني والدتي من تناول الخبز أو الحلويات من أي شخص. إن الرجال يضعون العشبة فيها».
  - «لقد كنت حكيمةً جداً. كيف تناولتها صديقتك؟»

قالت بصرامة: - «لتُعاني». في اللحظة التالية تجهّم وجهها، ربما من تذكّر صديقتها. قالت بحزن: «مجنونة. لقد أصيبت بالجنون، يا لها من مسكينة. لم تمشّط شعرها قطّ، تغني طوال الليل...».

- «ماذا كانت تغنى؟»
- «لا أعلم. جميعهن يغنين عندما يتناولن العشبة. ويبكين أيضاً».
  - طالت المحادثة أكثر ممّا يجب، فابتعدت.

وجدتها ذات يوم تجلسُ تحت شجرة النيم في حالة مزاجيّة شديدة الذهول. عادةً يُمكن للمرء أن يسمع أنغوري قادمةً إلى البئر؛ ستعلن أجراس الكاحل اقترابها. كانت صامتة ذلك اليوم.

- «ما الخطب يا أنغوري؟»
- نظرت إلى نظرة جوفاء، ثمَّ بعد أن تعافت قليلاً، قالت: «علَّمنى القراءة يا بيبي».

- «ماذا حدث؟»
- «علّمني أن أكتب اسمي».
- «لماذا تريدينَ الكتابة؟ لكتابة الرسائل؟ لمن؟»
  - لم تُجب، لكنها تاهت مرةً أخرى في أفكارها.

سألتها محاو لا إخراجها من مزاجها: «ألن ترتكبي خطيئةً بذلك؟»

لم ترُد. ذهبتُ لأخذ قيلولة ما بعد الظهر. لما خرجتُ مرةً أخرى في المساء، كانت لا تنزال هناك تُغنّي لنفسها بحزن. لما سمِعَتني أقترب، التفتت وتوقّفت فجأة. جلست مكتوفة الأيدى بسبب برد نسيم الشتاء.

- «إنك تُغنّين جيداً يا أنغوري». شاهدت جهدها الكبير الذي تبذله في سبيل إعادة دموعها ونشر ابتسامة شاحبة على شفتيها.
  - «لا أجيدُ الغناء».
  - «بل تجيدينه يا أنغوري!»
    - «كانت تلك . . . »
  - أكملتُ الجملة لها: «الأغنية التي كانت صديقتك تغنيها».
    - «سمعتها منها».
      - «غنّيها لي» -

بدأت تقرأ الكلمات. «أوه، لقد حان الوقت تقريباً للتغيير. أربعة أشهر شتاء، أربعة أشهر صيف، أربعة أشهر مطر!..».

طلبتُ قائلاً: «ليس هكذا. غنّيها لي». لم تفعل، بل واصلت قراءة الكلمات:

أربعة أشهر شتوية تتحكّم بقلبي؛

قلبي يرتجف، أوه يا حبيبي.

أربعة أشهر صيفيّة، تومض الرياح في الشمس.

أربعة أشهر تأتى الأمطار؛ ترتعد الغيوم في السماء.

قلتُ بصوت مرتفع: «أنغوري!» بدت كأنها في نشوة، كما لو كانت قد تناولت العشبة. شعرتُ برغبة في هزّها من كتفيها. وبدلاً من ذلك، أمسكتها من كتفيها وسألتها إن كانت

تتناول الطعام بانتظام . لم تفعل؛ إنها تطبخ لنفسها فحسب ، منذ أن أصبح برابهاتي يأكل عند سيّده . سألتها: «هل طبختِ اليوم؟»

- «ليس بعد».
- «هل تناولت الشاي في الصباح؟»
  - «الشاي؟ لا يوجد حليب اليوم».
    - «لماذا لا يوجد حليب اليوم؟»
- «لم أحصل على شيء منه. رام تارا...»

أضفت: «هل يحضرُ الحليب لك؟» أو مأت برأسها.

كان رام تارا الحارس الليليّ. قبل أن تتزوج أنغوري برابهاتي، اعتاد رام تارا أن يُعدَّ كوباً من الشاي في منزلنا عند نهاية مناوبته قبل أن يسترخي على سريره بالقرب من البئر. بعد وصول أنغوري، أصبح يُعدُّ الشاي في منزل برابهاتي.

سيتناول هو وأنغوري وبرابهاتي الشاي معاً جالسين حول النار.

ذهب رام تارا منذ ثلاثة أيام إلى قريته في زيارة.

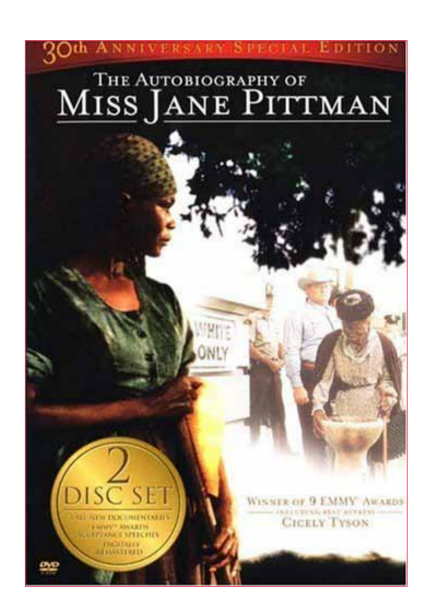
سألتها: «لم تتناولي الشاي منذ ثلاثة أيام؟» أو مأت برأسها مرةً أخرى. «ولم تأكلي، كما أظن؟» لم تتكلّم. على ما يبدو، إذا كانت تأكل، فهذا جيد بالطريقة نفسها إن لم تأكل على الإطلاق.

تذكّرتُ رام تارا، إنه حسن المظهر، سريع الحركة، كثير المزاح. كانت لديه طريقة في التحدّث بابتسامات ترتجف بصوت خافت عند زاوية شفتيه.

- «أنغوري؟»
- «هل يُمكن أن تكون العشبة؟»

تدفّقت الدموع على وجهها في نهرين، متجمّعين في بركتُيْن صغيرَتيْن عند زاويتَي فمها.

بدأت تقول بصوت مرتجف يصاحبه دموع: «اللعنة عليّ! لـم آخذ منه حلويات قطّ. . . ولا حتى التنبول . . . لكن الشاي . . . » لم تستطع أن تُكمل . غرقت كلماتها في سيلٍ سريع من الدموع .  $\square$ 



## من مذكرات الأنسة جين بيتمان (١٩٧١)



تأليف: إونست جيمس جينز ترجمة: براءة زين الدين

إرنسـت جيمس جينــز (بالإنجليزيــة: Ernest James Gaines) (ولد فــي 15 يناير 1933) هو كاتب أمريكي من أصل أفريقي. تُدرس أعماله في الجامعات، وقد تُرجمت أعماله إلى الكثير من اللغات، ومنها: الفرنسية،والإسبانية، والألمانية، والروسية، والصينية. وتحولت أربعة من أعماله إلى أفلام تلفزيونية.]12[

ربح جينز جائزة مجتمع نقاد الكتب الوطنيين للرواية عن روايته «درس قبل الموت» الصــادرة عام 1993. وجينز زميل مؤسســة ما كأرثر. وقد مُنح جينز أيضًــا وســام العلوم الوطنية وأيضًا وسام العلوم والآداب (الفرنسي) بدرجة الشافالييم أو الفارس.

## 1 - الجنود

كان ذلك اليوم يشبه هذا اليوم تماماً، جافاً، حاراً ومغبراً، مغبراً، ربما كان شهر تموز... أو آب لستُ متأكّدة.

كان الجوّ حارقاً، لا أنسى ذلك اليوم أبداً. إنّه جيش (السيسيش)، كان الضباطُ في المقدّمة يمتطون أحصنتهم، في حين يمشي الجنود على الأقدام، بعضهم يدفع الأسلحة في ذلك الجو السديمي، وكانوا منهكي القوى.

<sup>🎳</sup> مترحمة سورية.

وصل الضباطُ إلى ساحة المنزل، استقبلتهم السيّدة وطلبت إليهم أن يترجلوا ويدخلوا المنزل. قال الكولونيل إنهم لا يستطيعون الدخول، لأنّه في عجلة من أمره، وسوف يذهب إلى مكان آخر، لكنّه سيكون مسروراً جدّاً إن سمحت له سيّدة المنزل اللّطيفة وتعطّفت أن ينزل ويمدّ ساقيه.

قالت سيّدتي: بكل سرور. بعد أن نزل الكولونيل، طلب إلى الآخرين أن ينزلوا معهُ أيضاً. كان قصير القامة وبحوزته سلاح وسمور طويل يكاد يجرّ على الأرض.

بدا كفتى صغير حصل على سمور لشخص ما كي يهتم به.

قالت السيّدة: هيّا، اذهبي من هنا إلى ذلك الطّريق وأحضري الماء للقوات. لدينا ماء في البرميل تحت أشجار الكرة الصينية، لقد علمنا أنّ الجنود قادمون من ذلك الطريق، سمعنا صوت الرّصاص. اللّيلة الفائتة، مرّ شخصٌ ما لتوّه بمنز لنا وأخبر نا أنّ الجنود سيمرّون، لنكن جاهزين ونقدّم أي شيء في استطاعتنا، لذلك أو كلوا إليَّ مهمة سحب الماء. أمضيتُ ذلك الصّباح أسحبُ الماء إلى البرميل، والآن عليّ أن أسحب الماء من البرميل إلى الجنود على الطريق، الدّلو خلف الدّلو وهكذا، لم أتذكر كم عدد الدلاء التي سحبتها. كانت قوات الجنود متعبة جداً، تالفة، حتى إنهم لم يستطيعوا رؤيتي، واختطفوا القرع من يدي عندما أعطيتهم إياه، كان هذا كل شيء.

بعد أن رووا عطشهم احتفظوا بالدلو بين أيديهم بإحكام، وكان عليّ أن أتناوله لكي أعطيه إلى شخص آخر. لكنهم أيضاً لم ينتبهوا إلى ذلك الشيء الأسود الذي يقف أمامهم، لا يعلمون إن كنت سوداء أو بيضاء، فتى أو فتاة، إنهم لا يكترثون لأمرى أيّاً كان.

كان أحدهم حزيناً، ولم يكن يبدو أكبر سناً مني بكثير، وجهه متسخ، كما يجب أن يكون، يمسك الدلو ويقول: اتركيه لي، سوف (أعيده إلى الزنوج، اتركيه فحسب).

«كان جالساً يحدّق إلى الأرض بعيداً بعض الشيء. لما أعطيته الماء أمسك بالقرع بين يديه».

لكن هؤلاء الناس هم أنفسهم الذين وعدوا ذويهم بأنهم لن يتأخروا عن موعد العشاء. كان ذلك سابقاً عندما بدأت الحرب، حينها كانوا يظنون أنّ الحرب لا شيء سوى يوم عمل جديد.

«قالوا: لا تضعوا الطعام، لا تضعوا لنا الطعام... ولا ترموه».

سأذهب لأقاتل الكثير من اليانكي، وسأعود حالاً إلى البيت.

من يظنون أنفسهم ليدمر وإلنا حياتنا. نحن النبلاء وليسوا هم، الرب خلقنا هنا من أجل أن نحيا كما نحب، ذلك مذكور في الإنجيل (طلبت إلى الناس أن يجدوا ذلك في الإنجيل من أجلى لكن لم يستطع أحد أن يجده حتى الآن).

وضع الزنوج هنا كي نتبع خطاهم في العيش ذلك أيضاً في الإنجيل. يوحنا. . . المقطع كذا و كذا. . . بيت من الشعر إلى هنا. . . لقد نسيت.

و الآن ، هذا الشعب المسمى باليانكي هنا يريد أن يأتي و يدمر ما شاء الله أن يكون لنا .

احفظي عشائي ساخناً، أمي، سوف أعود قبل موعد الفطور، هؤلاء هم الأشخاص أنفسهم الذين يتمايلون في الطريق الآن قبل أن يحصل الجميع على الماء.

نظرت إلى الأعلى فرأيت شخصاً آخر ينزل إلى الطريق راكباً حصاناً يركله ويضربه كلما حرك ساقيه أو ذراعيه. إنهم قادمون ، كولونيل ، يمكنك سماع الصراخ من بعيد ، كولونيل إنّهم قادمون ، مضى إلى جانبنا. كان المقاتلون متعبين جداً ، فلم يستطع بعضهم حتى أن يرفع رأسه، وبعضهم الآخر استلقى على الأرض عندما مرّ.

سـأل الكولونيل: كم يبعدون؟ أجـاب: لا أعرف تماماً، ربّما ثلاثة أميال أو أربعة، كل ما رأيته أنَّ ثمة غباراً في الهواء. أعطته سيّدتي قطعتين من البسكويت وكوب ماء، نظر إلى تلك الأشياء كأنّه لم ير الطعام والماء منذ زمن، ركع وقال: شكراً لك يا أمى، شكراً أمى شكراً، ألصق فردة الحذاء بالأخرى، وقبَّل يد السيّدة، وطلب إلى الآخرين أن يمتطوا أحصنتهم، تم صرخ فيهم طالباً أن يسرعوا. بعضهم راقه ما قال، لكن الآخرين جلسوا محدقين إلى الأرض. كان على أحد الضباط أن يخرج إلى الطريق ويصيح بهم، انتباه. حتى ذلك الحين لم يكن لديهم أي نوع من الطاقة ليستطيعوا النهوض على أقدامهم. عادوا أدراجهم من أسفل الطريق واستطعت سماع أحدهم يقول: إن تتركوا الأمر لي فسوف أعيدهم إلى زنوج نكرات، فقط اتركوا الأمرلي. قال مقاتل آخر: اخرس قبل أن يطلقوا النار عليك. هو يؤنّبه لأنه ابن عمه، قال له اخرس أو سأطلق النار إن كنت ابن عمى أم غير ذلك. حقاً سيطلق النّار أياً كان. ولم يعد بإمكاني سماعهم عندما ابتعدوا، كل ما سمعته هو ذلك الصّغير يتمتم مستاءً، يانكيين سأريكم، دع اليانكيين يحصلون عليها - فقط لو تتركونها لي.

انحنيت للسيّدة وعدت إلى ساحة المنزل حاملةً الدّلو و القرع. كانت سيّدتي و اقفةً في الفناء تراقب الغبار المرتفع فوق الحقول، وكانت تبكى دماء الجنوب النقيّة الثمينة، دماء الجنوب النقيّة، وتراقب ذلك الغبار فقط، وتفرك يديها وتبكى، بعدها رأتني واقفة أنظر إليها من بعيد، فقالت: لماذا تقفين هناك؟ اذهبي واملئي ذلك البرميل. لماذا سيدتي؟ قلت لها، لقد ذهبوا الآن. قالت: ألا تعلمين أن اليانكيين يشربون؟ امضي وأحضري الماء. عليَّ أن أنقل الماء إلى هؤلاء اليانكيين الكبار أيضاً؟ قلت.

قالت: نعم، أنت لا تريدين أن يقلوك في الزيت ويأكلوك، صحيح؟

قلت: لا، لا سيدتي. من الأفضل أن تأتي بذلك الماء إذاً، قالت، ليس هناك أحب على اليانكيين من طهو فتاة صغيرة زنجية ومضغها، البقية منهم لا يحسبون حساباً للزنوج.

قلت متعجّبة: كانوا مختبئين مع السيد في المستنقعات، قلت ذلك مشيرة الى الخلف بيدي.

قالت سيدتي: كفي عن تلك الإيماءة، لا تعرفين أين يكون اليانكيون، واحذري لسانك عندما يأتون إلى هنا، وإن تلفظت بكلمة واحدة عن السيد والفضّة فسأسلخ جلدك. قلت: حاضر سيدتى.

لما كنت أقف هناك جاء أحد العبيد والتفُّ حول المنزل، وقال: قال سيدي أن آتي وأسأل عن كل شيء.

سألته سيدتى: أين سيدك؟ قال: إنّه إلى جوار المستنقعات هناك يتأمل الأشجار من حوله.

قالت سيدتي: عد أدراجك وأخبر سيدك بأنهم لم يبلغوا منتصف المسافة بعد. التفُّ العبد ثانية حول المنزل، وعاد مسرعاً أكثر من سرعته عندما أتى.

قالت سيدتي: كفي عن الوقوف هناك، واذهبي وأحضري الماء.

لم يظهر اليانكيون ذلك المساء إلا في وقت متأخر، فقد كانت رؤية الرفيق الصغير، الذي أطلق ذلك الغبار في الهواء، ثاقبة أو أنَّ الأمرَ سوء في تقدير المسافة.

بدأ الضباطُ اليانكيون يحذون حذو ضباط اليسيش بامتطاء أحصنتهم، في حين تراجع اليانكيون إلى جانبي الطريق تماماً كما يفعلُ المقاتلون الآخرون.

أخذتُ الدّلو والقرع وخرجتُ لكي أقدّمَ لهم الماء.

سألنى أحد المقاتلين: كم من الخصومات حصلت هنا.

أجبته: لم أشهد أيّاً منها، أيها السيد.

قال: تعالى الآن، من الذي سببها؟

قلت: نحن الزنوج فقط.

قال: ألم تنتعلى حذاء؟ أين حذاؤك؟

قلت: لقد خلعته، قدماي تأذتا.

قال: أيتها الفتاة الصغيرة، ألا تعلمين أنه لا يُفترضُ بك أن تكذبي.

قلت: أنا لا أكذب أيها السيد.

سألني: ما اسمُكِ؟

قلتُ: أُدعى تايسي، سيدي.

سألنى: هل حدث أن ضربوك، تايسى؟

أجبتُ لا، أيها السيد.

قال الجندي: أنا لست سيداً يا تايسي، بإمكانك أن تكوني صريحة معي، هل ضربوك؟

نظرتُ إلى الخلف باتجاه المنزل ورأيت سيدتي تتكلم مع الضباط في البهو، فأدركتُ أنها أبعد من أن تسمعني، والجنديُّ ما زال يتكلم، فنظرتُ إليه مجدداً وانتظرتُ منه أن يسألني السؤال نفسه.

قال: هل يضربونك، تايسى، هل يفعلون؟

قلتُ: القطّة ذات الذيول التسعة أيها السيد.

قال الجندي: سوف نأخذهم، سيموت العشرات مقابل كل جلدة تلقيتها.

أضاف جندي آخر: عشرات المنازل سوف تُحرَقُ.

ثم ارتفع صوتٌ آخر: عشرات الحقول ستحرق أيضاً.

قال الجندي الأول: فليأخذ الدلو واحد منكم يجلسُ هناك، وينقل ذلك الماء.

قلتُ: أنا أفضل أن أفعل ذلك بنفسى، أيها السيد، سوف يجلدونني إن لم أقم بعملى.

قال: أنت سوف ترتاحين، الجنديُ ليويس (سيقوم بعملك). نهض المقاتل ليويس ببطء، وكان متعباً حقاً، كباقي الجنود الآخرين كان رفيقاً صغيراً، فأسفتُ لأجله. بدا كأن الجميع يعتمدون عليه. أخذ الدلو من يدي واتجه نحو الفناء يُحدِّثُ نفسه، وارتفع صوت جنديّ آخر صارخاً فيه أن يتحرك.

سألنى: لأيِّ سبب كانوا يجلدونك، تايسى؟

قلتُ: أخلدُ إلى النوم بعد أن أعتنى بأطفال السيدة.

قال: أنت نفسك لست سوى طفلة، كم عمرك حتى الآن؟

قلت: لا أدرى، أيها السيد.

هل قلت في العاشرة؟ أو الحادية عشرة؟

قلت: نعم، أيها السيد.

قال: أنا لست سيداً يا تايسي، أنا مجرد جندي يانكي كبير في السن أتيتُ إلى هنا، لأتغلب عليهم ولأمنحكم حريتكم جميعاً تريدين أن تكوني حرة أليس كذلك؟

قلتُ: نعم، أيها السيد.

سألنى: وماذا تودين أن تفعلى عندما تنالى حريتك؟

قلت: سوف أنام فقط، أيها السيد.

لستِ أنت فقط من يود أن ينام، تايسي، لكن كفّي عن مناداتي بالسيد، أنا أُدعى كاربورال براون، هل تستطيعين أن تقولي كاربورال؟

قلت: لا، سيدي.

قال: حاولي.

بدأتُ أحدِّقُ ، قال: هيا ، حاولي.

قلتُ: لا أستطيع قول ذلك، سيدي.

هل تستطيعين أن تقولي براون؟

نعم سيدي.

قال: حسناً، إذاً ناديني السيد براون، وأنا سوف أناديكِ باسم مختلف. لندع تايسي جانباً، تايسي اسم خادمة، وأنا لا أحب العبودية، سوف أناديك جين، قال: حقاً سأناديك، جين اسم فتاتي هناك في أو هيو، هل تحبين أن أناديك بذلك الاسم؟

و قفت هناك محدقة كغبيً صغير . أفرك قدمي بإبهام قدمي الأخرى . وقفت محدقة فقط . وبقية الجنو دُ يحدقونَ بي أيضاً .

قال: نعم، أعتقدُ أنك أحببت ذلك الاسم. حسناً، من الآن فصاعداً اسمك جين. ليس تايسي أبداً ، جين ، جين براون . الآنسة جين براون في استطاعتك تغييره عندما تكبرين إلى أيّ اسم تريدينه، لكن حتى ذلك الوقت اسمك جين براون.

وقفت هناك محدقة، أفرك قدمي بإصبع قدمي الأخرى. إنه أجمل اسم سمعته. ثم قال: وإذا تعرضت للضرب من أحد ما، ثانية، فعليك أن تلحقي بي وتخبريني، فسأعود حينها وأحرق هذا المكان.

امتطى الضباط اليانكيون أحصنتهم و صعدوا إلى الطريق، و قالوا للجنود هيا لنذهب. مشوا سيراً على الأقدام، ولما أيقنت سيدتي أنهم لن يستطيعوا سماعها، بدأت تناديني باسمي. وقفتُ هناك أنظرُ إلى الجنود وهم يعودون نحو الطريق نظرَ أحدهم إلى الخلف ولوَّح لي بيده، لم يكن لويس، ذلك الجندي، ظننتُ أنه ما زال غاضباً مني، فابتسمتُ و بادلته التحية أيضاً.

بعدما انحنوا وغادروا، وقفتُ هناك أشاهد الغبار المرتفع فوق الحقول. ما زلتُ فرحة باسمى الجميل. حينها كانت المفاجأة ، سيدتي واقفة خلفي تربتُ على كتفي.

قالت: أنت أيتها الخادمة الصغيرة، ألا تسمعينني أناديك؟ رفعتُ رأسي عالياً ونظرتُ إلى وجهها وقلتُ: أنت تنادينني تايسي، واسمي لم يعد كذلك قط، أصبح الآنسة جين براون. وطلب إلى السيد براون أن أخبره إن أنت لم يَرُق لك ذلك.

احمر وجه سيدتى، واتسعت عيناها، ولنصف دقيقة وقفت هناك تحدّق بي.

لملمت فستانها حينها و ركضت مسرعة إلى المنزل. جاء السيد في تلك الليلة و معه أشخاص آخر و ن من المستنقعات، فأخبر تُه أننى أهنتها أمام اليانكبين.

طلب السيد إلى اثنين من الخدم أن يُمسكا بي. أحدهما أمسك بذراعي والآخر برجليّ.

رفع السيد ثوبي وأعطى سيدتي السوط وطلب إليها أن تلقنني درساً. كلُّ مرّة تضربني، كانت تسألني: ماذا كان اسمك؟ أجاوب اسمى جين بروان. تضربني ثانيةً. ماذا قلت؟ ما اسمك؟ أقول: جين براون.

أنهكت السيدة من ضربي، وطلبت إلى السيد أن يضربني أيضاً. قال لها: هذا يكفي، فقد أنهكني التعب.

قالت سيدتى: إذاً، بعها.

قال سيدى: من الذي سيشتريها واليانكيون منتشرون في المكان كله؟

قالت سيدتي: خذها إلى المستنقعات واقتلها. لا تجعلني أراها ثانية.

ردَّدَ «أقتلها»، سيدي براون سيعود ويسأل عنها، ماذا سأفعل فيها، سوف آخذها إلى الحقول وأُحضرُ لك أخرى لكي تعتني بالأطفال.

تركني في الحقول عندما كنت في العاشرة من العمر أو الحادية عشرة ، إذ في السنة التالية تأتى الحرية.

## 2 - الحرية

لما سمعنا الأجراس ترن كنا في الحقول نجني القطن، خائفين أن نتوقف عن العمل. كانت الشمس عالية جداً في السماء، ولم يحن الوقت بعد لندخل البيوت، لكن الأجراس لاتزال ترن، ترن وترن. كان القائد ذو الوجه الدائري اللامع زنجيّاً هرماً، ينظر إلى الخلف من فوق كتفيه باتجاه المنزل، كلما رنَّ الجرسُ كان ينظر إلى الخلف، طلب أن نتابع عملنا، في حين دخل ليعرف ما سبب رنين الأجراس هذا. شاهدته يصعد إلى المنزل وبعدها رأيته يعود ملوحاً بذراعيه.

حملنا معاولنا على أكتافنا وعبرنا الحقول.

قال القائد لنا إن السيد يريدنا جميعاً أن نأتي إلى منزله، ولم نسأل ماذا يريد لم يكن لدينا أي فكرة، فقط توجهنا إلى هناك. وقف السيد في القاعة ومعه ورقة، ها أنتم أو لاء جميعاً؟ جميع الأطفال بمن فيهم من يبلغ الرابعة، أريد الجميع هنا، كل شخص يستطيع أن يقف على قدميه.

قال الناس: نحن جميعاً هنا.

قال السيد: حسناً، لديَّ أخبارٌ لكم جميعاً.

جميعكم أحرار. وصلني بيان يقول إنكم جميعاً نلتم حريتكم تماماً مثلي أنا.

بإمكانكم جميعاً أن تبقوا وتتشاركوا العملَ فيما بينكم، لأنني لا أستطيع أن أدفع لكم شيئاً منذ أن مرّ اليانكيون بمنطقتنا منذ مدة.

بإمكانكم أن تبقوا أو ترحلوا، وأعدكم إن بقيتم أنْ أكونَ عادلاً معكم جميعاً كما عهدتموني.

كانت السيداتُ الكبيـرات منهن والصغيرات يقفن عند الباب يبكين، وخلفهن كان الزنوج الذين في البيت يبكون أيضاً.

ساد صمتٌ في القاعة مدَّة، بعدما قرأ السيد البيان، ولم يتلفظ الناس بأي كلمة، كانوا واقفين ينظرون إليه كأنهم ما زالوا يستمعون إلى كلامه.

قال: حسناً، ذلك كان كل شيء.

وبعد تلك الدهشة، صرخ شخصٌ ما، وبدأ كل واحد يغني، يغني ويرقص ويصفق. كبار السن الذين تظنهم غير قادرين على المشي، بدؤوا يبنون آمالاً هناك.

تلك هي الأغنية التي كان الناس ينشدونها.

نحن أحرار، نحن أحرار، نحن أحرار

نحن أحرار، نحن أحرار، نحن أحرار

نحن أحرار، نحن أحرار، نحن أحرار

يا الله نحن أحر ار .

يغنون ويصفقون، لا شيء غير الغناء والتصفيق. يتحدثون إلى بعضهم بعضاً ويربتون على أكتاف بعضهم بعضاً. لم يشارك القائد في الاحتفال، بل كان واقفاً بعيداً ينظر إلى السيد، في حين كان كل شخص يغني ويصفق. اقترب بعد ذلك نحو القاعة، وقال: سيدي، إن نحن أصبحنا أحراراً فإلى أين نذهب؟ وقبل أن يتفوه السيد بكلمة، قلتُ: «إلى أين؟ إلى الشمال، مشيرة إليه، سوف أدلكم جميعاً إلى أين نذهب».

قال القائد: اصمتي أنت، أنتِ لا شيء سوى المتاعب منذ أن أتيتِ إلى تلك الحقول ليس لدي سوى المتاعب بسببك.

قلتُ: إذا كنتُ أنا لا شيء سوى المتاعب إذاً أنتَ لا شيء إلا لا شيء.

الأمر الذي تذكرته بعدها أن فمي قد تخدَّر وسقطت أرضاً. نظر السيد إليَّ وأنا على الأرض وقال: ليس في وسعي أن أفعل شيئاً لها، أنتم الآن أحرار، ولم تعودوا تنتمون إليَّ، فلتبذلوا أقصى ما لديكم وخوضوا معركتكم. قفزتُ وأطبقتُ أسناني على يد الزنجي، كانت يده خشنة «كساق كودا».

سحب يده من فمي فخدر جانب وجهي. هذه المرة لما نهضت أمسكت بتلك المعزقة التي أحضرتها. صعد رجل كبيرٌ نناديه كلنا العم أيسوم ووقف أمامي، وقال: كُفّي. قلت: لا أفعل، «الزنوج يقولون صلواتك، وصانعك، ها أنت ذا قادم».

قال العم أيسوم: ألم أقل كُفّي "حينما أقول أعني فقط أن تكفّي. أرخيتُ المعزقة على الأرض، لكن تابعت النظر إلى القائد كل الوقت. لمستُ شفتيَّ بيدي لكن لم أشعر بشيء، وما كانتا تنزفان إلا أنهما مخدرتان، كما يجب أن تكونا.

لما رأى العم أيسوم أننى لن أضرب الزنجي بتلك المعزقة، عاد إلى السيد.

سأله: ذُكر في التقرير أنَّ باستطاعتنا أن نبقى أو نذهب، صحيح سيدي؟

قال السيد: لا يقولون إنكم ستكونون أحراراً يا أيسوم، لا يكترثون بما ستفعلون، أو إلى أين ستذهبون. أنا من يقول باستطاعتكم إما أن تبقوا وإما أن تذهبوا جميعاً. إن بقيتم فسوف أدعكم تعملون بالأسهم، وحينما تر غبون تعملون، ليس مطلوباً منكم أن تعملوا أيام الآحاد. أقل ما يمكن، بإمكانكم الذهاب إلى الكنيسة والبقاء هناك تغنون طيلة اليوم إن أردتم. أنتم أحرار مثلي يا أيسوم.

قال العم أيسوم: أنستطيع أن نجتمع حول المسكن ونتبادل الكلام؟

قال السيد: عمَّ ستتحدثون هناك، أيسوم؟

قال العم أيسوم: إذا كان علينا الذهاب أو البقاء، سيدى، فقط هذا.

قال السيد: بالتأكيد، أنتم جميعاً أحرارٌ مثلي. لديكم المتسع من الوقت كي تأخذوا قراركم، طالما أنك لا تريد أن تحرق المكان.

قال العم مبتسماً: ليس هناك شيء من ذلك.

قالت السيدة: أعط الأطفال التفاح قبل أن يذهبوا.

قال السيد: وأعط الرجال والنساء عصير التفاح. فلتحتفلوا بحريتكم جميعاً.

قال العم أيسوم: تريث قليلاً بإعطاء التفاح والعصير. الآن سنذهب إلى المسكن ونتحدث.

العم أيسوم كالمستشار في المسكن هناك. كان طبيباً شعبياً، ففي بعض الأحيان يعرف الكثير عن الأعشاب والجذور، وكان الناس يقصدونه من أجل علاج المغص أو اليرقان أو أي مرض آخر كان يصيبهم، لذلك كانوا يصغون إليه عندما يتحدث.

تذمر بعض الشبان لأنهم أرادوا التفاح، لكن الكبار تبعوه دون أن يتلفظوا بكلمة.

لما صعدنا إلى كوخه، طلب إلينا منا أن نركع ونشكر الله على الحرية. أنا لا أريد أن أركع، لا أعلم الكثير عن الله، لكني ركعتُ احتراماً. لما كان العم أيسوم يصلي انتصب على قدميه ونظر إلينا ثانيةً. كان رجلاً كبيراً في السن، أسود، أسود، شعره أبيض طويلاً. من الممكن أن يكون في الثمانين من عمره أو في التسعين، ليست لدي أي فكرة كم كان عمره.

قال: سو ف أسأل سؤ الاً؟ ماذا سنفعل؟

ر د شخص ما: لقد انتهى عهد العبو دية، فلنتحرك.

قال آخرُ: فلنبقَ ، ونرَ ما إذا كان السيد الكبير سيتصرف على نحو مختلف بعدما نلنا حريتنا.

قلت: فلتفعلوا ما شئتم جميعاً، أما أنا فسأتجه شمالاً. استدرت وهممت بالمغادرة، لكني توقفت. "في أي اتجاه الشمال؟"

قال العم أيسوم: قبل أن تتجهوا إلى أي مكان، ماذا ستأكلون؟ أين ستنامون؟ من الذي سيحميكم من الدوريات.

قلت: أصبحوا يانكيين.

أصبحوا يانكيين، أصبحوا يانكيين، ضحكَ العم أيسوم إلى درجة أني استطعتُ أن أرى فمه الفارغ من الأسنان. "اليانكيون قالوا لكِ إن اسمك جين، ولما بدأت السيدة تضربك لم يكن هناك من أثر لليانكيين".

قلتُ: لن يستطيعوا ضربي ثانية، أوراقهم تقول إني حرة، حرة كأي شخصٍ آخر. لن يضربوك لكنهم سيقتلونك إذا أمسكوا بك ثانية.

قال العم أيسوم: قبل هذا الوقت لم يستطيعوا قتلك لأنك كنت من العبيد، أما الآن فأنت لست ملكاً لأحد سوى القدر. لن يحميك أحد الآن، صغيرتي تايي؟

قلتُ: اسمي جين يا عم أيسوم، وسوف أتجه إلى أوهيو حالما تشير بيدك.

قال العم: لا أعلم الكثير عن أو هيو ، اذهبي في هذه الطريق أو ربما يكون . . . لست متأكداً ، أشار إلى المستنقعات ، وبعدها رفع يده وأشار: ذلك الاتجاه هو الشمال . الشمس إلى يمينك في الصباح وإلى يسارك في المساء؛ ونجمة الشمال تدل على الطريق في الليل ، إذا كنت في المستنقعات ، فتكون الطحالب التي تنمو على جذور الأشجار في الجانب الشمالي .

قلتُ: بمجر دأن أحصل على القليل من التفاح وبعض الفساتين التي تخصني فسوف أنطلقُ، هل أجد من سيأتي معي؟

بدأ الشبان ينتشرون في الطرقات، في حين بكى الكبار وحاولوا التمسك بهم كي يعودوا.

لم يكن لدي أب أو أمّ كي يمنعاني أو يتمسكا بي، أمي قُتلت عندما كنت صغيرة، وأبي لا أعرفه، فهو ينتمي إلى مجموعة أخرى، حتى اسمه لا أعرفه.

قال العم أيسوم: انتظري، رفع يديه ملوحاً كأنه يريد أن يقول لنا عودوا أدراجكم، حان وقت الإنتاج، وليس وقت البكاء، ألم يكفنا بكاءً؟ ألم يكفنا فراقاً؟ انتظري الآن.

قال أحد الشبان: أتطلبُ إلينا أن نبقى؟ من يُرد أن يبقى فليبقَ ، ومن يحب أن يرحل فليفعل ، لكن هذا الوقت وقت الفرح وليس وقت البكاء.

قال آخر: سنغادر. إذا أراد الكبار أن يبقوا هنا فليفعلوا، نحن الآن أحرار، فلنتحرك. قلتُ: آمين.

قال العم أيسوم: ممَّ أنتم أحرار؟ أحرار أن تفعلوا ماذا - تحطموا قلوباً أكثر، فقلوب الزنوج كانت وما زالت تتحطم منذ أن وجدت في هذا العالم.

قال أحد الشبان: لقد رأيتُ أطفالاً يرضعون من أثداء أمهاتهم، وهذا مفطر للقلوب أيضاً! ردَّ آخر: لقد تلطَّخَ ذلك المكان بالدماء وأنا شهدتُ ذلك. وخضتُ فيها حتى منتصفي.

تستطيع أن تصلح قلوباً محطمة، لكن لا تستطيع أن تغسل الدماء عن أجسادهم.

قال السيد أيسوم: توقف، رفع يديه ثانية، حينما تتحدث عن قلب الأب وقلب الأم، فتوقف. أضاف شاب آخر: لن تعود القلوب كما كانت جميلة.

وآخر قال: فلنذهب، هذه النقاشات لن تقربنا من وجهتنا نحو الشمال.

قال العم أيسوم: أنا أتحدَّث من منطلق الحكمة. تريثوا الآن.

قال أحد الأشخاص: فليستفد من حكمتك من سيبقى هنا. أما البقية فسير حلون.

غادر ذلك الفتى الذي تكلم مع العم بهذه الطريقة، غادر المسكن متجهاً إلى البيت الكبير. تركم يمشي لمسافة قصيرة ثم صرخ فيه أن يتوقف لكن الفتى لم يتوقف، فصرخ ثانيةً. نظر

الفتى إلى الخلفِ باستدارة خفيفة هذه المرَّة. لم يقل العم أيسوم شيئاً، فقط وقف بعيداً مشيراً بإصبعه إلى ذلك الفتى.

توجهتُ مع بقية الناس باتجاه المنزل الكبير لنأخذ بعض النفاح. قالت إحدى النساء إن العم أيسوم قد وضع إشارة سلبية على الفتى. وأضافت أخرى أن العم لم يعد يمتلك الطاقة ليرى من هو أسوأ منك. هو رجل كبير جداً الآن. لم أعرف كم كان العم أيسوم قوياً، لذلك استمعتُ فقط إلى حديثهم ولم أقل شيئاً.

وضع السيد برميلين، أحدهما من التفاح والآخر من البطاطا، وكان يجلس في القاعة يراقب الناس العائدين إلى الساحة. سألنا عمًّا قررنا في المخيم، فقلنا له: بعضنا سيذهب، وبعضنا الآخر باق . سألناه هل في استطاعتنا أن نأخذ شيئاً؟ أراد أن يقول لا، لكنه أو مأ إلى البرميلين وقال لنا أن نأخذ ما في استطاعتنا حمله من التفاح والبطاطا، وبعدها عدنا إلى المسكن لنأخذ ثيابنا.

في العبودية يكون في حوزتك فساتين وزوج من الأحذية ومعطف ويكون لدى الشاب زوج إضافي من السراويل وقميص ومعطف، وزوج من الأحذية. ربطنا ثيابنا ووضعنا فيها التفاح والبطاطا وانطلقنا. □



Manet, Jeune femme parmi les fleurs, 1879



## جنية الغابة

تأليف: لوارنس روشلو ترجمة: فتيحة مرابط

من المؤلفات الشــميرة للكاتبة لورانس روشــلو جنيــة الثلـج، الجنيات والجان، بين الأســطورة والواقع، إضافة إلى قصائد شعرية بالعناوين التالية:

لحن التيار، الشــتاء، مباهج الصــبام، الحنين الخريفي، وميض الليك، نيســان تحت الشجيرات، أفرام الربيع، لحظة، اتحاد، صديقى الجيد.

ذات يوم، لما كنت أسير على الحافة في الغابة، سمعت صوتًا خافتاً جداً يهمس في أذني: «مرحباً بك! أنا أعرفك جيداً، لأنك تأتي كل يوم لزيارة غابتي».

تساءلت فيما بعد من يمكنه التحدث إليَّ بهذه الطريقة. كانت عيناي مفتوحتين على مصراعيهما، لكن ما من أحد حولي، يا للأسف.

وجدت نفسي فجأة أقول بصوت عال: «من يتحدث إليَّ أين أنت وماذا تريد؟»

ردت بصوت ناعم وساحر: «أنا جنية الغابة». «لا أريد منك شيئاً، لكن فقط أن نتعرّف على بعضنا البعض. هناك الكثير من الأشياء التي أود أن أخبرك بها، الكثير من الأسرار التي أود مشاركتها معك!»

<sup>•</sup> مترحمة حزائرية.

«أين أنت إذا يا جنية الغابة؟ أحب أن أراك وأن أكون صديقك! »

بعد بضع ثوان من الوقت الذي بدا لي أبديا، أجابت جنية الغابة: «استمع جيدًا إلى ما سأكشفه لك لأنه لم يكن لأي إنسان هذا الامتياز من قبل.

تذكر ألا تتحدث بما سأخبرك به. لا تتحدث به إلا إلى الشخص الذي تثق به تماماً.»

أجبتها: «نعم، أيتها الجنية الطيبة، وأعدك بأن أبقي كل ما تقولينه لي سراً، وسأكشفه فقط للشخص الذي يستحق ثقتي»

هكذا ولدت بداية صداقة رائعة مع «جنية الغابة».

هكذا بدأت القصة!

منذ قديم الزمان ، كان على الجنية أن تختبئ دائمًا عن البشر ، خشية أن تراهم ويريدون أسرها ، من أجل الحصول على بعض الأمنيات .

ثـم اختارت الغابة، ملاذاً لها، لأنها كانت المكان الوحيد الذي يمكن أن يفكر فيه البشر القدوم لأسرها.

وبشأن الطيور ، كانت أجنحتها الصغيرة تتيح لها التجول هنا وهناك ، بين أغصان الأشجار الكبيرة .

وإذ كنَّ يرتدين فساتين منسوجة من البتلات الحمر والبيض، ويعتمرن قبعات جميلة مصنوعة من بلوط السنديان وينتعلن أحذية صغيرة لطيفة مصنوعة من طحلب الأشنة فقد كنا يحلقن برشاقة بين نبات السرخس والقطرب و«خاتم سليمان».

بينما كنت أستمع إلى قصة «جنية الغابة»، سألتها بعد ذلك:

«كيف يمكنني أن أعثر عليك يومًا ما عندما أعود إلى هذه الغابة؟»

فأجابت: «لا شيء أسهل». «اتبع نصيحتي جيدًا وستجدني بسهولة. ومع ذلك، يجب أن تكون منتبهًا جدًا لأنه للعثور علي، سيتعين عليك أيضًا أن تستخدم ذكائك لتوضيح الألغاز ولتعيد قراءة قصتي».

كيف تجد جنية الغابة؟

عند الفجر، بمجرد أن تعكس الشمس أسعتها الأولى على السراخس الخضر، أطير نحوها، لأرتوي من قطرات الندى، التي تتلألأ كحبات الماس.

أطعم نفسي بفرح بالتوت البري والعسل والفواكه الصغيرة من الحقول التي جلبتها لي «جنية المروج».

بعد هذه الوجبة البسيطة، يأتي صديقي الأرنب راكضًا لمقابلتي. فأجلس على ظهره ونركض معًا بسعادة نحو فسحة في الغابة، التي تعدُّ أز هار ها متعددة الألوان متعة خالصة للعين.

ما إن نصل، يأتي أصدقائي اللطيفون من الفراشات واليعاسيب، لاستقبالنا برفرفات رشيقة بأجنحتهم. «مرحباً جنية الغابة! هل جئت للعب معنا في البركة؟» يسألونني بلغتهم الحلوة.

يؤسفني أن أترك صديقي الأرنب، وأطير أخيرًا إلى البركة الكبيرة التي لطالما أبهرتني مياهها الصافية. على الماء، تنعكس الشمس نجومًا صغيرة جدًا، تتمارى ألوانها المتعددة في كل الاتجاهات. أجلس على البتلات الوردية من زنبق الماء الأبيض لأستمتع بهذا السحر.

تلمحني سُماني وحيدة، وهي جاثمة على قمة شجرة الصنوبر الطويلة، مثل تعويذة لطيفة. صوته البلوري والرخيم يناديني. قلت له: «خذيني معك!».

برفرفة رشيقة من الجناحين، يطير بعد ذلك نحو البركة الكبيرة، ويقترب من زهرة زنبق الماء وهي سعيدة للغاية، تأخذني معها.

ثم نطير إلى السماء، ثم نطل على الوديان والجبال المغطاة بالزهور المتماثلة في روعتها. بعد ذلك بقليل، تضعني السماني برقة في عشه من الطحالب والأغصان.

قلت له «شكرًا لك» أيها السماني لأجل هذه الرحلة الرائعة.

ثم يطير باتجاه الأرض المظلمة حيث تتشكل عاصفة رعدية.

عندما تسقط قطرات المطر الأولى، يمكنك أن تجدني تحت قبعة الفطر، تحت مظلته أشعر بالاطمئنان.

وما إن يتوقف المطر، تشرق الشمس من جديد، وأحلق نحو قوس قزح الجميل، وينضم إلى إلى الله الرياح على السحابة. أنفاسه تدفعني إلى أعلى التل، حيث يرقد الحمل، بصوت هادئ، وتطمئنه النعجة، في المراعي الخضر.

أستمع إلى تغريد الطائر الأزرق الجميل.

زهور صفر، وحمر، وزرق

لا يمكنني الاستغناء عنها. مثل الشمس الملتهبة.

حين غروبها، تسحرني ألوانها وتجذبني إلى التويجات الرقيقة

لكن سرعان ما يتيح لي مجري النهر سماع لحنه، خفيف، بهيج، ساحر: «تعال لتراني!» يقول لي.

أنا أركض هناك، وأبسط جناحي الصغيرين بمرح.

أضع جسدي الضعيف على مياهه النقية.

قالت لى جنية الغابة في النهاية: «هكذا يمكنك أن تجدني دائمًا».

منذ ذلك اليوم الذي وجدت فيه «جنية الغابة»، وأنا أسير بلا كلل من الغابة إلى الغابة.

إذ إني التزمت بنصيحتها بعناية، وبت أراها أحياناً على حافة الغابة أو بالقرب من البركة الكبيرة. وأنتم؟□



# زيارة إلحا الكنغر في يوم مشمس

تأليف: هاروكي موراكامي ترجمة: تماضر الدهنه

هاروكي موراكامي باليابانية (村上春樹 موراكامي هاروكي) ولد عام 1949 كاتب ياباني من مدينة كيوتو.

من أبرز أعماله رواية مطاردة الخراف الجامحة، وكافكا على الشاطئ.

هنا، داخل السياج، يوجد أربعة من حيوانات الكنغر، ذكر وأُنثيان وولبٌ حديث السولادة. لا أحد قبالة السياج سوانا، أنا وصديقتي، ليس لحديقة الحيوان هذه شعبية كبيرة، فعدد الحيوانات الموجودة فيها يفوق عدد الزوار بكثير، وعلاوةً على ذلك، اليوم هو صباح الاثنين، وأنا لا أبالغ في قول هذا، تلك هي الحقيقة بالفعل.

هدفنا من الزيارة طبعاً هو مشاهدة صغير الكنغر، وما يجب أن نراه أيضاً يا ترى؟

لقد علمنا بو لادة صغير الكنغر منذ نحو شهر عبر الجريدة المحلية، ومنذ ذلك الوقت ونحن ننتظر بفارغ الصبر أن يأتي صباح يوم مناسب لنقوم بزيارة ميدانية لرؤيته.

وبما أننا ذاهبان لرؤية الولب الصغير فلا بدأن نراه بالطريقة الصحيحة، وإن استطعنا فسنقدم له مباركةً متواضعة، لكن ذلك الصباح لم يكن يأتي بتلك السهولة، فقد هطل المطر في

<sup>🥌</sup> مترجمة سورية.

■ أحد الصباحات واستمر إلى اليوم الذي يليه، وفي اليوم التالي كانت الأرض مبللة بالطين، ومن ثم عصفت رياح شديدة استمرت مدة يومين. وفي أحد الأيام أصاب صديقتي ألم بسبب تسوس أسنانها، وفي صباح يوم آخر توجب على الذهاب إلى البلدية لتسليم بعض المستندات، واستمر الوضع هكذا مُدة شهر، فالأمور لم تسر على نحو جيد. لا أريد أن أسهب كثيراً في الكلام، لكن يمكننا القول إن هذه هي الحياة.

بقينا على هذا المنوال مدة شهر كامل، يا له من شهر مرَّ كلمح البصر، وخطر سؤال في ذهني: ما الذي فعلته في هذا الشهر؟ في الواقع، كنت عاجزاً عن تذكر أي شيء، فشعرتُ للوهلة الأولى أنني أنجزت العديد من الأعمال، وفي الوقت نفسه أحسستُ بأني لم أفعل أي شيء، في كلتا الحالتين انقضى الشهر ولم أشعر بذلك إلى أن جاء عامل الجرائد لجمع الاشتراك الشهري.

وأخيراً، جاء اليوم الذي انتظرناه طويلاً، ففي صباح ذلك اليوم استيقظنا في تمام الساعة السادسة، ولما أزحتُ الستائر أدركتُ للوهلة الأولى أن الطقس مشمس ومناسب لزيارة صغير الكنغر. هرعنا مسرعين، وغسلنا وجهينا، وتناولنا فطورنا، وأطعمنا قطتنا وغسلنا الملابس، ثم ارتدينا القبعة الشمسية، وخرجنا من المنزل، وقررت أن يكون ذلك اليوم إجازة من العمل في الشركة.

فأخيراً، بعد شهر من الانتظار جاءنا يوم مشمس.

سألت صديقتي في القطار: «هل يعيش الولبُ في صحة جيدة يا ترى؟»

- «أعتقد ذلك، لأنه لو مات لكنا قرأنا في الجريدة مقالةً بهذا الخصوص، لو مات فستكون ثمة مقالة حتماً. حتى لو لم يكن قد مات، فمن الممكن أن يكون مريضاً في مكانٍ ما في المستشفى!؟ حتى لو افترضنا هذا جدلاً فستكون ثمة مقالة أيضاً.

هل من الممكن أن يكون قد أصيب بانهيارٍ عصبي وهو الآن يجلس وحيداً في الزاوية؟» - «من؟ الولب؟!»

- «لا لا مستحيل... الأم، ربما تكون قد تعرضت لصدمة نفسية، وتم نقلها مع صغيرها بهدوء إلى قفص مُظلم وهما الآن منغلقان على نفسيهما؟!»

يا للنساء! أنا شخصياً أشعر بالإعجاب لما يخطر لأذهانهن من احتمالاتٍ متعددة! إنها تقول صدمة! أي صدمة نفسية يمكن أن تصيب كنغراً!؟

لقد شعرت أننا لو أضعنا هذه الفرصة فلن نستطيع أن نرى صغير الكنغر مرة أخرى ، وإلى الأبد، كأنه قدرٌ مكتوب!

- «هل يمكن أن يكون كذلك؟!»
- إذاً، أخبر ني هل سبق لك أن شاهدت ولباً من قبل؟«
  - .«¥»-
  - «وَ هل أنت و اثق بأنك يمكن أن تراه بعد الآن؟».
    - «لست وإثقاً من ذلك، لا أعرف».
    - «لذلك، يروادني شعور بالغ بالقلق».

أجبتها مُحتجاً: «قد يكون الأمر كما تقولين تماماً، لكني لم أر ولادة زرافة من قبل، ولم يسبق لي أن شاهدتُ حوتاً يسبح أيضاً، فلماذا تغدو رؤية ولب صغير فقط أمراً مهماً الآن؟»

- «لا تسأل أسئلة كهذه، فنحن الآن نتحدث بشأن الكنغر، والمهم لحظة الآن».

في نهاية المطاف استسلمت لها، وأخذت أطالع الجريدة. أتساءل إن كان بإمكاني القول إنها على حق...

من المؤكد أننا لما وصلنا إلى الحديقة كان الولب في قيد الحياة ، لكنها ، أو بالأحرى صديقتي ، قد أصابتها خيبة أمل عندما رأته ، لأنه أصبح أكبر من الصورة التي شاهدتها في الجريدة ، وكان يجري بنشاط داخل السياج . لم يعد صغيراً بل كان أشبه بكنغر ضئيل الجسم .

- «لم يعد صغيراً».

فأجبتها مواسياً: «إنه لا يزال يشبه الولب».

«كان علينا المجيء لزيارته في وقت أسرع من هذا»، أردتُ مواساتها بطريقةٍ أو بأخرى فوضعتُ يدي على كتفها، وطبطبتُ عليها برقة، لكنها أدارت وجهها بعيداً عني.

أردتُ مواساتها حقاً ، فالولب كان قد كبر أكثر مما توقعت ، لكن لم يبق لدي شيء أقوله لها ، فمهما كنت لطيفاً معها فلن يعود الكنغر ولباً ، وما كبر لن يرجع صغيراً مرةً أخرى ، والوقت الذي مضى لن يعود ، لذلك ليس باليد حيلة .

- ذهبتُ بعد ذلك إلى أحد الأكشاك واشتريتُ قطعتين من المثلجات بنكهة الشوكولا، وعدت إليها فوجدتها متكئةً على السياج، ولا تزال تحدق إلى الكنغر.
- «إنه ليس ولباً»، كانت تردد ذلك باستمرار، كباحثٍ تاريخي يعيد في نظريته التاريخية دون ملل.
- أجبتها: «حقاً؟»، وأعطيتها قطعةً من المثلجات، ثم عادت وقالت من جديد: «ولكن، لو كان ولباً لكان الآن في جيب أمه، أليس كذلك؟» حينها هززتُ برأسي وأخذتُ ألعق الآيس كريم، في أي حال، هي محقة، فلو كان ولباً لكان مستقراً في جيب أمه الآن، كحبة بازلاء داخل قشرتها.

في أي حال، بدأنا نبحث عن الكنغر الأم، في حين عرفنا الكنغر الأب على الفور، فهو الأكبر حجماً والأكثر هدوءاً، فملامح وجهه بدت كعاز ف قد ذبلت مواهبه وهو يحدق إلى صندوق العلف المملوء بأوراق الأشجار الخضر. وما تبقى من حيوانات الكنغر فهما أنثيان، وكلتاهما متشابهتان في شكل الجسم واللون والوجه. فيا للحيرة، أي منهما هي أم الولب الصغير يا ترى؟

- «لكن إحداهما هي أم الكنغر الصغير، والثانية ليست كذلك».
- «أجل»، قالت صديقتي. فاسترسلت: «إن افترضنا ذلك جدلاً، فما علاقة الكنغر (غير الأم) بالولب يا ترى؟»

فردت: «لا أعلم»، ثم أضافت «ربما تكون عمته». اعتقدت أن تخمينها صحيح فربما تكون عمة طيبة.

وبينما نحن مشغولون بمعرفة أيتهما تكون أم الولب، كان هو يركض بنشاط في أرجاء المكان مخلفاً وراءه حفراً هنا وهناك من صنع أقدامه الأمامية، وكأن الأمر الذي شغل بالنا لا يهمه أبداً.

يبدو أنه مخلوق لا يعرف الملل!

كان يدور ويدور حول أبيه، ويمضغ قليلاً من الأوراق الخضر، ويحفر الأرض بقدميه، وتارةً أخرى يداعب إناث الكنغر، ويستلقى على الأرض فجأةً ثم ينهض ليركض من جديد.

- «لماذا يقفز الكنغر ويركض بسرعة يا ترى؟»تساءلت صديقتي.

- «ربما كان يهرب من عدو».
- «عدو؟؟ أي نوع من الأعداء هذا؟»
- «البشر في سبيل المثال، نعم، البشر يقتلون الكنغر بمنجل ويأكلون لحمه، وأعتقد أنه لا يوجد في أستر اليا عدو طبيعي للكنغر غير البشر، في أي حال، لست متأكدا، ولكني أظن ذلك...».
  - «لماذا يجلس أطفال الكنغر داخل الجيب في بطنون الامَّات؟!»
  - «حتى يتمكنوا من الهرب معاً، لأن الأطفال لا يستطيعون الركض بسرعة».
    - «فهي تحميه إذاً؟».
    - «أجل، يجب علينا جميعاً أن نحمى الأطفال جيداً، فالطبيعة قاسية».
      - «كم يجب أن يقبع في جيب أمه من أجل حمايته؟»

قلت في نفسي، كان عليَّ قبل أن آتي إلى حديقة الحيوان أن أبحث في موسوعة تعليمية عن الحيوانات عامة وعن الكنغر خاصة، لكن كيف لي أن أعرف أن كل هذا سيحصل؟!

أجبتها: «ربما لشهر أو شهرين، لست متأكداً تماماً».

- «حقاً، إذا فهذا الولب لم يتجاوز الشهر، لذا هو جالس في جيب أمه الآن».
  - «نعم، ربما يكون كذلك».
  - «ألا تعتقد أن الدخول في ذلك الجيب أمرٌ جميل؟»
    - «نعم، أظن ذلك».

لكن، ربما لا يكون أمراً جميلاً، فقد يكون ذلك الجيب خشناً وتفوح منه رائحة الجلد النيء أيضاً، لكنني لم أقل لها هذا، بل كنت أحاول أن أقول لها شيئاً إيجابياً قدر المستطاع، فأنا أعتقد أن علينا رؤية الجانب الإيجابي فقط، فاليوم هو يومٌ مشمس وجيد لرؤية الكنغر.

اليوم، كانت الشمس ساطعة، وأصوات مرح الأطفال تُسمع بالقرب من حوض السباحة، وغيوم الصيف الصغيرة تطفو بوضوح في السماء.

- «ما رأيك أن نأكل شيئاً ما؟».
- «هوت دوغ، وسآخذ معها كولا».

كان الشخص الذي يبيع الهوت دوغ طالباً يافعاً يعمل بدوام جزئي في كشك في هيئة عربة، في داخلها مكبر صوت ، يبث أغنية للمغنيين ستيف ووندر وبيلي جويل. كنت أستمع إليها حتى ينهي شواء الهوت دوغ.

ولما عدت إلى السياج قرب الكنغر، قالت لي صديقتي: «انظر»، وكانت ثمة ابتسامة ارتسمت على وجهها، مشيرةً بإصبعها إلى إحدى إناث الكنغر.

«انظر! لقد دخل في جيب أمه».

من المؤكد أن تكون للكنغر الصغير أمّ، وربما تكون هي تلك أمه، لذلك تسلل و دخل في جيبها الذي ما إن دخله انتفخ، ولم يظهر من الكنغر الصغير سوى أطراف أذنيه الصغير تين والمدببتين وطرف ذيله. لقد كان حقاً مشهداً رائعاً، يستحق تكبد عناء الزيارة الميدانية.

- «لكن، أليس هذا تقيلاً، كيف يمكنها الركض جيداً والهرب، أليس من السهل الإمساك بها في هذه الحالة؟!».
  - «اطمئني ، فالكنغر أقوى مما يبدو عليه».
    - «حقاً؟!».
- «بالطبع، وهذا ما يفسر سبب استمراه في الحياة منذ آلاف السنين حتى الآن في قارة أستراليا».

وبهدوء، فكرتُ في عشرات الآلاف من السنين، في خمس عشرة ثانية فقط.

لم تكن الأم تتعرق في ضوء الشمس القوي. كانت مغلقة عينيها هناك، كما لو أنها تفكر في شيء ما، كأنها أنهت التسوق في السوبر ماركت في فترة ما بعد الظهيرة، وأتت للاستراحة في مقهى قريب.

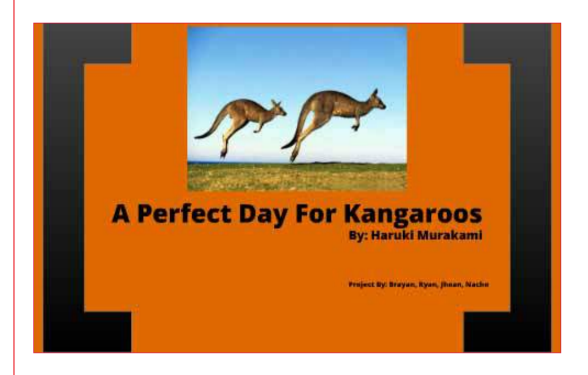
- «إنه محمى جيداً، أليس كذلك؟»
- «ما إن يدخل الجيب، لا داعي للقلق بشأن أي شيء».
  - «هل خلد الولب لينام ياترى؟»
  - «ربما، ليس لديه شيء آخر يفعله داخل الجيب».

انتهينا من أكل الهوت دوغ وشرب الكولا، وبعدها غادرنا سياج الكنغر، وفي أثناء ذلك كان الكنغر الأب لازال يبحث عن المقطوعة الموسيقية المفقودة في صندوق العلف.

أما الكنغر الأم وصغيرها، فقد أصبحا بجسد واحد و بدأا استراحتهما، أما أنثى الكنغر الأخرى، التي لم نعرف علاقتها الحقيقية بالكنغر، أو التي كانت تبدو عمة لطيفة للولب الصغير، فقد كانت تقفز بخفة في السياج مراراً وتكراراً كأنها تختبر ذيلها. منذ فترة لم يأت يوم حار كهذا.

سألت صديقتى : «حسناً، ما رأيك أن نذهب لرؤية دب الملايو في المرة القادمة؟».

أجبتها: «إنها فكرة لطبفة». 🖸







# لا شك ذات يوم

تأليف: أتاوك بهرم أوغلو ترجمة: أحمد الإبراهيم

الشاعر أتاوك بهرم أوغلو ( AtaolBehramOglu ) : ولد في تشطالجا عام 1942، من أعماله: «جنراك أرمني» عام 1965، «لا بد ذات يوم» عام 1970، «أشعار الرحلة والشوق والجرأة والصراع» عام 1974.

ولد في منطقة تشطالجا التابعة لمدينة إستانبول بتاريخ 13 نيسان عام 1942 لأسرة من جذورٍ أذربيجانية، تنقّل في فترتي الطفولة والشباب بين عدد من المناطق والمدن بسبب عمل والده مديراً للزراعة. داوم لفترة في كلية الحقوق في جامعة أنقرة وتابع محاضرات الفلسفة في كلية اللغة والتاريخ والجغرافيا، وتخرّج في قسم اللغة والأدب الروسي في الجامعة نفسها. طبع أول ديوان له بعنوان (جنرال أرمني) عام 1965، وأول كتاب مترجم له (إيفانوف) لأنطون تشيخوف عام 1967. وفي هذه الفترة ترجم قصائد للشاعر الروسي ميخائيل يوريفيتش ليرمنتوف. عبر عن أفكاره وآرائه حول الشعر الاجتماعي (الاشتراكي) الجديد في جلسة تحت عنوان (الشعراء الشبان الاشتراكيون يفتحون النار) ونُشِرتْ في حلقات في مجلة «أنط» عام 1969.

أما ديوانه «لا بدَّ ذات يوم» الذي يُعتبر مانيفستو الجيل الاشتراكي في الستينيات ومن الأعمال الطليعية لذاك الجيل من الكتاب، فقد نشره عام 1970. وفي العام نفسه أصدر مع عصمت أوزال

<sup>•</sup> مترجم سوري.

مجلة (أصدقاء الشعب) التي كان لها صدىً واسع. وأيضاً في العام ذاته ترجم كتاب (حكايات معيشة) للكاتب الروسي مكسيم غوركي.

بدأت أول إقامة له خارج تركيا في ربيع 1970، حيث عاش حتى عام 1972 في لندن وباريس، وتعرّف في هذه الفترة في باريس إلى لويس أراغون وبابلو نيرودا. ونشر مقاطع من ديوان (لا بدَّ ذات يوم) في مجلة (خطابات فرنسية /Les LettresFrançaises) بمساعدة أراغون وترجمة الرسام التركي الشهير عابدين دينو. كما شارك العام 1971 في أعمال افتتاح «مسرح الحرية ThéatredeLiberté» في باريس. كتب فصولاً من أول مسرحية تُعرض على المسرح (أساطير للمستقبل Légendesà Avénir).

توجه إلى موسكو في ربيع 1972 بدعوة من اتحاد الكتاب السوفييت، وأقام فيها، عامين، حيث اشتغل في جامعة موسكو الحكومية على الأدب الروسي. وترجَمَ مجموعة أعمال بوشكين، ونشر ديواناً له بعنوان (أشعار الرحلة والشوق والجرأة والصراع) عام 1974.

تعرّض أتاول بهرم أو غلو للاعتقال، وسُجن أكثر من مرة بسبب أفكاره التقدمية.

نشر أربعةً وعشرين ديوان شعر، وواحداً وعشرين كتاباً في الدراسات الأدبية، من أهمها: أنطولوجيا الشعر التركي (في مجلدين) عام 1987.

أنطولوجيا الشعر العالمي (أربعة مجلدات) عام 1997.

أنطولوجيا الشعر البلغاري المعاصر (2008).

أنطولوجيا الشعر الروسي المعاصر (2008).

ولا يزال حتى اليوم يواصل نشر مقالاته ككاتب عمود صحفى في صحيفة جمهوريت.

#### لا شك ذات يوم

```
اليوم مارست الحب...
                                                     وبعد ذلك شاركت في المسيرة
                                                                        أنا متعب
                                                                  ها قد أتى الربيع
                                                     يجب أن أتعلم استخدام السلاح
                                                                     هذا الصيف
                                                                    الكتب تتر اكم
                                                                    شُعرى يطول
                                                   الارتباك يضج في كل مكان . . .
                                                  لا أزال شاباً، أريد أن أرى العالم
                                                            التقبيل، كم هو جميل!
                                                        التفكير، كم هو جميل...!
                                                            لا بدَّ سننتصر ذات يوم
سننتصر ذات يوم أيها الصرافون القدامي، يا ذوي الرؤوس اليابسة، أيها الصدر الأعظم...
                                           حبيبتي، فتاة في الثامنة عشرة من عمرها،
                  نتمشّى في الساحة و نأكل السندويتشات، ونتجاذب أطراف الحديث...
                               الزهور تتفتّح دون توقف. . . وكذلك تقع الحروب. . .
كيف يمكن لكل شيء أن ينتهي بقنبلة واحدة . . . كيف يمكن لهؤلاء الرجال القذرين أن
                                                                         يكسبوا...
                                                                    أفكّر مطولاً.
                                                           أغسل وجهى بالماء...
                                                            وأرتدي قميصاً نظيفاً.
```

سينتهي هذا الظلم ذات يوم،

وستنتهي موائد الجشع والطمع،

لكنني الآن متعب.

أدخن كثيراً هذه الأيام

على ظهري معطف وسخ

دخان المواقد يتصاعد إلى السماء

في جيبي كتاب أشعار فيتنامية...

أفكر في أصدقائي في الطرف الآخر من العالم...

وفي الأنهار في الطرف الآخر من العالم

ثمة فتاة تموت بصمت،

تموت بصمت هناك.

أعبر الجسور

ذات يوم مظلم وماطر.

أسير نحو المحطة،

هذه المنازل تُحزنني . . .

في هذا العالم المبعثر

البشر، أصوات المحركات، الضباب، جريان الماء... ما الذي عليّ فعله... ما الذي عليّ فعله

رواسب الحزن

تنتشر في كل مكان

أسند جبيني على حديد بار د...

أتذكر تلك الأيام الخوالي...

كنت طفلاً

وسيصبح لي حبيبات دون شك ...

أفكر في عودتي من السينما

وأفكر في أمي وكيف يمكن لكل شيء أن يموت...

كيف يمكن أن يُنسى الإنسان.

أيتها السماء

كنتُ أستلقي تحتكِ بصمتٍ...

أيتها الحقول المتلألئة...

ما الذي على فعله . . . ما الذي على فعله . . .

فيما بعد بدأت أقرأ ديكارت...

بدأ شعر لحيتي ينبت...

أنا أحب هذه الفتاة

كان قلبي يخفق بشدّة

ذات يوم أحد . . . يوم أحد مشمس

في طريقنا إلى تشانكايا

كيف كنت أختلط بين الناس

ثمة طفل

ينظر من النافذة،

طفلٌ جميل بعينين كبيرتين حالمتين،

بعد ذلك ينظر شقيقه،

الشبيه بصور طفولة ليرمونتوف.

أنا أكتب الشعر على الآلة الكاتبة،

متشوق لقراءة الصحف.

تصل إلى أذنيّ زقزقة العصافير . . .

أنا شاعرٌ متواضع، يا حبيبتي، وكل شيء يحمّسني.

أنظرُ إلى أذنى مواطن بسيط، إلى عنقه، إلى عينيه، إلى حاجبيه...

إلى حركات وجهه...

وكأنْ لا شيء يدعو إلى البكاء وأنا أنظر إلى هذا الرجل العادي من الشعب

أنادى أيها الشعب... أنادى... أيها الطفل،

أغص بالبكاء وأنا أنادي،

ألوم كل الشعراء الفرديين،

أذهب إلى سوق الهال لأحضر البرتقال،

ألوم هذا الكلام الفارغ من مضمونه،

القلوب الجافة...

تحرير الفرد

وغير ذلك . . .

ألوم ديدان الكتب هؤ لاء،

بعد ذلك أغفر لهم،

من يعلم

بعد ليالي الشتاء الطويلة...

كيف سيحدث كل شيء

في أحداث الحكايات التي تُروى في ليالي الشتاء الطويلة أفكّرُ مليّاً في هذه الأشياء

کل فر ح

يتبعه حزن

قلبي، سماء ربيع شاردة، باختصار،

قلبٌ تركي

الانتظار يرهقني، أتحدث عن أشياء بكثير من القلق،

من الشمال واليمين...

أصعد في الحافلة، أتفحّص بفضول

حشرة أمسكت بها من جناحيها...

كنت أسير سابقاً في الربيع

أجول في المروج وبين الأنقاض.

كانت تخطر في بالي...

قصيدة ذلك الأمريكي المسن

قصيدته التي تتحدث عن الخريف.

كان ثمّةً مروج في تلك القصيدة

المهم أنها تُذكّر بالربيع

وهكذا أستعدُّ مجدداً لحماس جديد...

للنزول مجدداً إلى الشوارع

أنكس من الجرف

كي أرمي نفسي

ثمة انطباع لديَّ عن شيء كبير وأزرق . . . ربما بسبب منظر رأيته في فيلم ما . . .

قبعة، سماءً قلقة، وعالم اصطناعي ساخن...

لن ينتهي مهما تحدّثتُ عنه، لن ينتهي

داء الحنين إلى الوطن الموجود داخلي...

يمكنني إنفاق كل حبي بلمح البصر

تخطر في ذهني تلك الدروب الماطرة،

روائح البنزين، الأعمدة المبللة،

ساعدا والدي الحاميتان والمكتنزتان كرغيف خبز أسمر . . .

كنتُ نائماً. . . فإذ بفيلم سينمائي جديد، وفي المدينة فتاة جديدة، وفي المقهى نادلةٌ جديدة . . .

تقف حزينة في الشرفة، وهي ترتدي ثياب النوم...

والآن، ما الذي يُحزن هنا... وما هذا الارتباك الذي يمزق قلبي...

كأنبي مشرف على الموت، كأن الشرطة ستقتحم منزلي بعد قليل، كأنهم سيصادرون كتبي وهذه القصيدة، وصورة حبيبتي المعلقة على الجدار... سيقولون «شرّف معنا إلى المخفر»... وسيسألونني عن اسم والدي، ومكان مولدي.

أفكر في أصدقائي في الطرف الآخر من العالم، وفي الأنهار في الطرف الآخر...

ثمة فتاة تموت بصمت، بصمت في فيتنام

أرسم، وأنا أبكي، في الهواء قلباً...

أستيقظ وأنا أبكي.

أيها المصدرون، أيها المستوردون، يا شيخ الإسلام!

ذات يوم سننتصر دون شك...

ذات يوم سننتصر دون شك!.

سنردد هذا ألف مرة

وبعد ذلك سنر ددها ألف مرة، ونتركها تتكاثر بالأناشيد ألف مرة.

أنا وحبيبتي والأصدقاء سنسير في الساحات... وسنسير من جديد وسنسير من جديد بحماس ولادة جديدة سنسير ويزداد عددنا أكثر فأكثر.... □



# أربع قصائد

تأليف: إدوارد أسادوف ترجمة: د.نوفك نيّوف

إدوارد أســادوف (1923 — 2004) شاعر وقاص روسي، من أصول أرمنية. فقدَ بصره في الحرب العالمية الثانية (4 مايو 1944). تابع دراسته الجامعية، وأصدر في حياته 47 كتاباً.

Ι

ما أكثر من يمكن أن تستلقي معهن في الفراش! ما أقل من تتمنى أن تستيقظ معهن لتلتفت حين الفراق في الصباح ملوّحاً بيدك وتبتسم، وأن تنتظر أخبارهن بلهفة طوال النهار!

ما أكثر من يسهل معهن العيش! شرْبُ قهوة الصباح، والحديث والجدل... مع من تستطيع السفر لتستريح عند البحر

<sup>•</sup> مترجم سوري.

أن تكونا معاً، كما ينبغي، في السرّاء والضرّاء... إنّما من غير حُبّ...

ما أقلَّ من تتمنّى أن تشاركهن الحُلم! مراقبة الغيوم الحوّامة في السماء، كتابة كلمات الحُبّ على أوَّل ثلج، وألا تفكر إلا في ذلك الإنسان... ألا تعرف ولا تتمنّى سعادة أكبر.

ما أقلَّ من يمكن أن تصمت قليلاً معهن ً! مَن تفهمكَ من همسة، من طَرفة عين، مَن لا تضن عليها بحياتك عاماً تلو عام مَن تستطيع في سبيلها أن تتقبّل، مثلَ جائزة، أيَّ ألم، أيّ موت...

وأن تدور العَجَلَةُ على هذا المنوال: أن يتلاقى الناس بسهولة، وأن يفترقوا من غير ما ألم. كلُّ ذلك لكثرة مَن يمكن الاستلقاء معهن في الفراش كلُّ ذلك لقلة من تتشوَّق لأن تستيقظ معهن جنباً إلى جنْب...

\* \* \*

II

أستطيع أن أنتظرك كثيراً، طويلاً، طويلاً وبكامل الإخلاص، وأستطيع ألا أنام الليالي سنةً، و اثنتين، و ربّما مدى الحياة!

فلتتطايرْ ورَيقاتُ الروزناما مثل أوراق الغابة، يكفي أن أعرف فقط أن ذلك كلَّه ليس عبثاً وأنك حقاً في حاجة إليه!

أستطيع أن أتبعكِ عبر الأدغال والوديان، عبر الرمال الخالية تقريباً من الطرق، عبر الجبال وأيّ درب، حيث الشيطان نفسه لم يضع قدمه من قبل!

سأجتاز كلَّ شيء غير لوَّام، سأقهر كلَّ خطر، سأقهر كلَّ خطر، يكفي أن أعرف فقط أن ذلك كلَّه ليس عبثاً وأنك لن تخونيني في الطريق فيما بعد.

أستطع أن أعطي من أجلك كلَّ ما أملك وما سأملك. أستطيع من أجلك أن أتقبّل مرارة أقسى الأقدار على الأرض.

سأعدُ سعادة لي أن أهبك العالم بأسْره كلَّ ساعة يكفي أن أعرف فقط أن ذلك كلَّه ليس عبثاً وأني لا أحبّك سُدى!

\* \* \*

III

يتساقط الثلج، يتساقط الثلج، آلاف من صغار القنافذ البيضاء... وعلى الطريق يمشي إنسانٌ ترتجف شفتاه.

يتكسّر الثلج المتجمّد تحت خطواته مثل الملح وجهه ينضح بالمذلّة والألم في مقلتيه رايتان سوداوان مخيفتان ألقاهما البأس.

أخيانةً؟ أمْ صدى حلُم تحطّم؟ أم صديق له روحُ وغْد؟ وحدَه يعرف الجواب وشخصٌ آخرُ أيضاً.

لو كارثة أو حريق أو مصيبة لهزّت السكينة الأجراس: فالشرطة موجودة دائماً و "سيّارات الإسعاف" أيضاً.

ماذا عندما يتساقط الثلج ولا صوت لكوابح السيارات، وعندما يمشي إنسان وشفتاه ترتجفان؟

وماذا واليأس في عينيه

رايتان سوداوان مُرَّتانِ؟ ما الأجراسُ والإشارات التي تعلن للناس الخبر؟

هل صوابٌ حينها أن تأخذ في الحسبان مدى اللَّباقةِ في الاقترابِ منهُ في الاقترابِ منهُ كي ترى هل تعرفه؟

يتساقط الثلج، يتساقط الثلج، يخدش الزجاج المعشَّقَ بالجليد. يشقّ الإنسان طريقَه عبر العاصفة الثلجية متصوّراً أن الثلجَ أسوَد...

> إذا لاقيتَه في الطريق فليختلِج في روحك جرسٌ، اخترقِ الزِّحامَ البشري نحوَه. أوقفْه! واقتربْ منه!

\* \* \*

IV

ما دمنا أحياء يمكن أن نصحح كل شيء أن نعي كل شيء، أن نندم وأن نسامح. ألّا ننتقم من الأعداء، ولا نرائي الأحباب، وأن نستعيد من نبذنا من الأصدقاء.

ما دمنا أحياء نستطيع أن نلتفت،

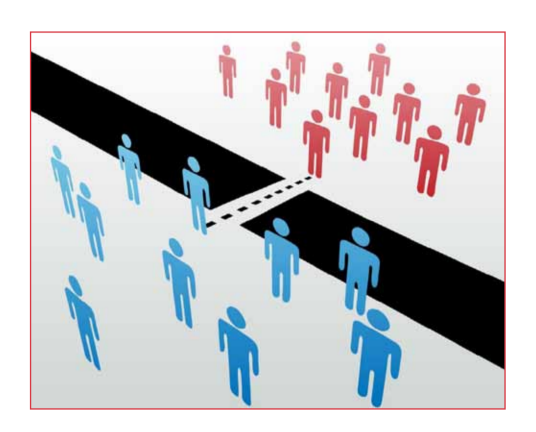
أن نرى الطريق الذي حِدْنا عنه. وحين نستيقظ من أحلامنا الرهبية أن نبتعد عن الجرف الذي دنونا منه.

ما دمنا أحياء... هل كثيرون مَنِ استطاعوا إيقاف أحباب لهم رحلوا؟ لم يتسنَّ لنا أن نسامحهم وهم أحياء، ولم نستطع أن نسألهمُ الغفران...

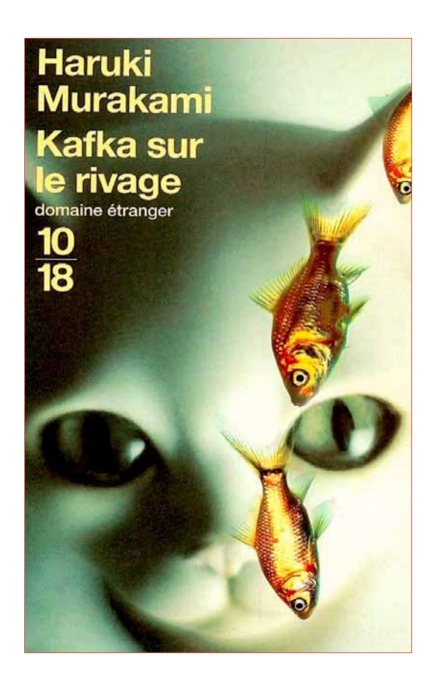
حين يرحلون إلى عالم السكينة، من حيثُ لا عودة بالتأكيد، يكفي أحياناً بضع دقائق لندرك - آه، يا إلهي، كم نحن مذنبون!

تغدو الصورة فيلماً بالأبيض والأسود. والعيونُ التَّعبة نظرة معروفة. لقد غفروا لنا من زمان ندرة وجودنا معهم جنباً إلى جنب،

انعدام التهاتف واللقاءات والدفء. ليس ما أمامنا وجوها، بل مجرد ظلال... ما أكثر ما قلناه من «نافل الكلام»، لا هو يخص الموضوع ولا العبارة تؤدي إليه!



# جسور الألفة



### قراءة في كتاب:





د. باسك المسالمة •

هاروكي موراكامي واحد من أهم الكتّاب وأبرزهم في اليابان. ولد عام 1949 في مدينة كيوتو. كانت رواياته وقصصه من أكثر الأعمال الأدبية مبيعاً على الصعيدين المحلي والعالمي، حيث تُرجمت أعماله إلى خمسين لغة. حصدت أعماله جوائز أدبية عدة منها جائزة عالم الفنتازيا (2006)، وجائزة فرانك أوكونور العالمية للقصة القصيرة (2006)، وجائزة فرانز كافكا (2006)، وجائزة القدس (2009). من أبرز أعماله رواية «مطاردة الخراف الجامحة» (1982) و«الغابة النرويجية» (1987) و«رقص رقص رقص» (1988) و«جنوب الحدود، غرب الشمس» (1992). ظهرت رواية «كافكا على الشاطئ» عام 2002، وترجمها إلى الإنكليزية فيليب غابرييل عام 2005، فكانت ضمن أفضل عشرة كتب عام 2005، حسب ما ذكرت صحيفة «نيويورك تايمز». تقع الرواية في 255 صفحة وتحتوي خمسين فصلاً. صدرت الطبعة الثانية عن المركز الثقافي العربي في الدار البيضاء عام 2010، وهي من ترجمة إيمان رزق الله ومراجعة سامر أبو هواش.

تأثر موراكامي بالكتّاب الغربيين منهم فرانز كافكا وغوستاف فلوبير وتشارلز ديكنز وفيودور دستويفسكي، فانتقده النقاد اليابانيون لبُعده عن الأدب الياباني وثقافته. تتسم أعماله بالسُّريالية وما بعد الحداثة. وهذا ما نشهده في عالم الرواية الغريب الحالم حين نسمع الحيوانات تتكلم كالبشر.

تتألّف الرواية من حبكتين مختلفتين لكنهما مرتبطتان، حيث يتقدّم السرد ويتراجع في فصول عدة. تسرد الفصول ذوات الأرقام الفردية قصة طفل يبلغ من العمر خمسة عشر عاماً يدعى كافكا، الذي

و أستاذ في حامعة قاسيون، قسم الأدب الإنكليزي.

يهرب من منزل والده خوفاً من لعنة أوديبية (نسبة إلى شخصية الملك أوديب الإغريقية) ويشرع في البحث عن والدته وأخته. تقول اللعنة التي يدّعيها والد كافكا إنّ ابنه سيقتله يوماً ما ويرتكب الفاحشة مع أمه وأخته.

بعد سلسلة من المغامرات يجد كافكا مأوى له في مكتبة هادئة في تاكاماتسو، تديرها الآنسة ساكي وشخص ذكي ودمث يدعى أوشيما. يقضي هناك أيامه يقرأ ترجمة ريتشارد فرانسيس بيرتون لكتاب «ألف ليلة وليلة» والأعمال الكاملة لناتسومسوسيكي إلى أن تأتي الشرطة وتبدأ في التقصي عنه فيما يتعلّق بجريمة قتل بشعة. أما الفصول ذوات الأرقام المزدوجة فتسرد قصة ناكاتا الرجل المسن الذي يجد، نظراً لقدراته الخارقة، عملاً وهو البحث عن القطط المفقودة، وبعد أن يجد قطة مفقودة ويعيدها إلى صاحبها، يقرّ هذا الرجل الأمي السفر بعيداً عن موطنه، على الرغم من عدم قدرته على قراءة خريطة، ودون أن يعلم أين سينتهي به المطاف. يصادق سائق شاحنة اسمه هوشينو فيأخذه كراكب معه في شاحنته، وسرعان ما يُعجب بالرجل العجوز. وفي نهاية الرواية تتداخل الحبكتان حين يدخل ناكاتا مكتبة صغيرة ويلتقي ساكي الغامضة.

يلحظ القارئ اختلافاً بين شخصيات رواية «كافكا على الشاطئ» وروايات موراكامي الأخرى، فمعظم شخصياته الرئيسة من الشبان في العشرينات والثلاثينات من أعمارهم، كما هي الحال في روايته «الغابة النرويجية». توضّح رواية «كافكا على الشاطئ» قدرة موراكامي على دمج الثقافة الشعبية بالتفاصيل اليومية والواقعية السحرية، والتشويق والتسلية، والحبكة، والجنس مع تركيزه على التقاليد الدينية اليابانية ولا سيما لدى شخصية شينتو. وتتصف هذه الرواية بقوة الموسيقا والجمال بوصفهما وسيلتين للتواصل بين الشخصيات والعالم من حولهم. كما أنّ المصدر الذي يحرّك حوارات الشخصيات ومناجاتهم هو التقصي والبحث في طبيعة العالم من حولهم وعلاقتهم به، وعلاقة الأحلام بالواقع، وتهديد القدر، وقوة التنبؤ، وتأثير العقل الباطن.

كاف كا تامورا هو الشخصية الرئيسة وبطل الرواية، وهو ابن لنحات مشهور يدعى كوتشي تامورا، وقد اختار كافكا هذا الاسم تيمناً بالكاتب المشهور فرانز كافكا. تركت أمه وأخته المنزل حين كان في الرابعة من عمره. وتتفاعل أحياناً مع الأنا البديلة الميتافيزيقية لكافكا شخصية أخرى لولد اسمه كرو الذي يعني «غُراب»، إذ يخبر كرو كافكا في أثناء الرواية أنّ عليه أن يكون قوياً ويشجعه على السفر.

ذكر موراكامي لقرّائه أنّ السرّ لفهم الرواية هو قراءتها مرّات عدة، فهي رواية تضمّ ألغازاً عدة، وليست ثمـة حلـول مطروحة. فالرواية نسخـة معاصرة لتراجيديا سوفوكليس «الملك أوديب»؛ إذ تشير إلى بعض الأساطير الشرقية والغربية والكتب والموسيقا. يحتوي الكتاب حبكة محيّرة ونهايات غير محددة، وهذا ما يطلق العنان للخيال. هذا الارتباط مع التراجيديا الإغريقية يشير إلى وجود تناصّ ما يفسح في المجال إلى رؤية الرواية من منظورات مختلفة. ربما يشير موراكامي إلى زلزال كانساي الذي يُعَدُّ من أفظع الكوارث بعد الحرب العالميـة الثانية في اليابان، التي تركت أثراً عظيماً فيه كروائي. والقارئ لسيرة موراكامي الذاتية يعرف أنه أمضى بضع سنوات يتحدّث إلى الناس حول ما عانوه، وهذا ما زوّده بالمادة لرواياته.

يمكن النظر إلى الرواية بحبكتيها بأنها تمثّل قوتين متناقضتين في عقل الإنسان. تتناول الرواية صدمة الماضي والتعافي منه: «ما كتبته هو أساساً قصة عن صبي يبلغ من العمر خمسة عشر عاماً يتجول بحثاً عمّا يريح روحه»، ذكر موراكامي في إحدى مقابلاته. عاش كافكا طفولة صعبة، فقد تركته والدته حين كانفي الرابعة من عمره. أما والده الذي كان يعمل نحّاتاً فكان رجلاً يؤذي كل من حوله (ص، 213). لا تقدّم الرواية وصفاً لهذا الرجل، لكن من الواضح أنه كان يقتل القطط. إنّ كره كافكا لوالده يوحي لنا أنّه لم يتلق معاملة جيدة، لكنه يستاء حين يعلم بوفاة والده، حتى إنه يشك في قتله لأبيه، أو أنّ له دوراً في موته يلتقي كافكا من شم بالرجل المسن، ولا تقدّم الرواية إجابة واضحة حول ارتباط هذين الشخصين ببعضهما، لكنهاتقدّم رسالة مفادها أنّ ثمة قيمة مخلّصة في الألم والمعاناة، وهذا ما نجده في قصة كافكا حول علاقة الإنسان بماضيه وتكيّفه معه.

تبيّن الرواية أيضاً حياة امرأة تدعى ساكي، ومهنتهاالسابقة كمغنية، وتأثرها بموت عشيقها. تُعدُّ تقنية الخطف خلفاً من التقنيات المهمة في الرواية، إذ تمكّن الراوي من إلقاء الضوء على ماضي الشخصيات الرئيسة مثل ناكاتا وساكي على نحو خاص. يبرع الكاتب في إظهار علاقة الحاضر بالماضي وهذه العلاقة مهمة لفهم ما يدور في عقول الشخصيات. ثمة تقنية أخرى يستخدمها الراوي وهي التنبؤ، وإلقاء الضوء على أحداث مستقبلية. يقدّم لنا الكاتب نبذة موجزة عمّا سيحدث في المستقبل: «حينما يحين عيد ميلادي الخامس عشر سأهرب من البيت وأسافر إلى مدينة بعيدة وأعيش في زاوية مكتبة صغيرة» (ص.6). يعطي الراوي في بعض الأحيان تلميحات عن أحداث ستقع لاحقاً. ففي سبيل المثال، ينتهي الفصل السابع بالسطور الآتية: «ولكن في مساء اليوم الثامن، كما سيحدث عاجلاً أم آجلاً، هذه الحياة البسيطة ستتحول إلى أشلاء» (ص. 64). يشير هذا الكلام إلى موت والد كافكا، الذي يتزامن مع تجربة كافكا الغامضة في المعبد، وهي حادثة تُسرد لاحقاً في الرواية.

من الشائع أن يشير السرد بصيغة المتكلم إلى أحداث لاحقة، وهذا ما يعزّز حاسة التوقع لدى القارئ ويجعل القصة شائقة أكثر. في نهاية القصة حينما يكون القطار متجها إلى طوكيو، يهمس كرو، الذي يمثل الأنا البديلة لكافكا، في أذنه: «حينما تستيقظ، ستكون جزءا من هذا العالم الجديد» (ص. 489)، وهذا مؤشر على إعادة التوازن إلى حياة كافكا، وهو عالم يقع خارج نطاق الرواية. يشير هذا التصريح إلى أنه، على الرغم من انتهاء مشكلات كافكا النفسية والاجتماعية التي حدثت بسبب نبوءة أبيه، إلا أنّ حياة هذا الصبي لم تنته بعد، ولا يزال الطريق أمامه ليواجه تحديات أخرى حين يبدأ فصلاً جديداً في حياته.

ويبقى السؤال المهم: هل يُعَدُّ كافكا مسؤولاً عن مقتل أبيه؟ لا يعطى الكاتب إجابة واضحة عن هذا السؤال، لكنه لا ينفي فكرة أن يتحمّل كافكا جزءاً من المسؤولية. تُعَدُّ المسؤولية فكرة أساسية في الرواية، فهي تعني أنّ الإنسان ليس كائناً سلبياً لا يتفاعل مع محيطه. فعلى الرغم من تدخّل القدر إلا أنّ الكاتب يعطي الإنسان الحرية في اختيار مصيره الذي يرتبط ارتباطاً وثيقاً بنموه وتطوره. □



### قراءة في كتاب:



أحمد علي هلاك •

# المدارس والتيارات الأدبية

في سياق التأصيل لحركة الفكر النقدي المحايث لإبداع النص، ذلك السياق المعرفي/ التأريخي الدذي لا يكتفي برصد المدارس والتيارات وتقعيدها في بيئاتها الثقافية والتاريخية والاجتماعية، يأتي كتاب «المدارس والتيارات الأدبية» للأستاذ الجامعي في الليسة دومون دورفيل في تولون، وتحت إشراف دانييل بيرغيز، وبترجمة لافتة للأستاذ الدكتور غسان بديع السيد، والصادر عن الهيئة العامة السورية للكتاب، في ضوء الحاجة المعرفية إلى المدارس والتيارات الأدبية داخل أنساقها اللغوية والفكرية، ومن منظور تطورها الطبيعي، وقوفاً عند مسار تحقيبي تراكمي لصاحب كتاب (نظرية الأجناس الأدبية) وغيرها. ومع اضطراد نظرية المعرفة، نذهب إلى تحليل الأعمال الأدبية انتباها إلى تاريخها الأدبي الأكثر حرصاً على المنهج، إذ التيارات والاتجاهات ستجلوها العصور المتعاقبة من خلال الأعمال المتميزة والشخصيات المبدعة، وذلك تطور للأنواع الإبداعية في سياق تاريخها التطوري، يحيلنا المتميزة والشخصيات المبدعة، وذلك تطور للأنواع الإبداعية في سياق تاريخها المطوري، يحيلنا المتاب المترجمين، وهو هاجس معرفي بامتياز ليستقيم منهج الكتاب المترجم بأدواته المضبوطة واستنتاجاته المفتوحة على نشوء الجنس الإبداعي وتطوره داخل هذه المدارس والتيارات الأدبية، ينطلق المترجم الأستاذ الدكتور غسان بديع السيد من ضرورة معرفية شكلت موطئ الكتاب، أي كيف نحدد مدرسة أدبية، وهي ضرورة المقاربة التاريخية انطلاقاً من التاريخ الأدبي وهيمنة مفهوم المؤلف، بمعنى «أن التاريخ الأدبي ليس له تحديداً أي تعريف غير تاريخي، ولأنه لا ينفصل عن ظروف ظهوره،

<sup>•</sup> كاتب، عضو اتحاد الكتاب والأدباء الفلسطينين.

ولأنه لا يتطلب أي تصور للأدب، ولأنه خاضع لطريقة تدريسه... إذ يهدف إلى نقل المعرفة والتشجيع على البحث»، فالتاريخ الأدبى ليس أكثر أهمية من النقد، حتى إنه لا أهمية له إلا إذا قاد إلى النقد، أي إلى فهم الجمال وتذوقه، وتمييزه مما هو متواضع أو قبيح، لنذهب في سجال حول جدلية العلاقة ما بين النقد الأدبى والتاريخ، بمعرفة السياق بين الحدث والعمل والمؤلف وحوادث حياته، إذ إن التاريخ الأدبى -كما يذهب الكتاب- في محيط النقد هو خطاب يتناول الأعمال ولغة نقدية يمتلكها مثقفون، وعليه فإن المؤرخ الأدبى يسيطر على مهنته وتقنيته، وهما وسيلتان للموضوعية: في الأدب لا يمكن الامتناع عن التذوق، لكن كيف يجرى التصنيف عبر المدارس أو الحركات؟ لنذهب إلى مفهوم المدرسة الأدبية ومسألة تسميتها، إذ تحيل الكلمة أولاً إلى بنية جغرافية، ومنها إلى فكرة التعدد الجماعي المناسبة للمفهوم، ومنه تُنتج معان أخرى أكثر تربوية «مجموعة من التلامية لأستاذ»، أما التيار فهي تسمية منافسة مطبقة على الأدب وتشكل تحدياً أمام التصنيفات التاريخية، انطلاقاً من القاموس الأبجدي والقياسي الكبير للغة الفرنسية، من أجل اكتشاف التوافقات الأكثر تخصصية ثمة اتجاه تفكير أو أفكار، واتجاه العلم، واتجاه تاريخي، ويلاحظ الكاتب انزياح المعنى الذي انتقل من فعل محدد في الزمن إلى تجميع ثابت ومنتظم حول أهداف مشتركة، وعليه فإن معايير التصنيف التي تتجاوز أي إشكالية ممكنة ستنطلق من وقائع متقاربة بالمعنى التاريخي وفي الإلهام والشكل والإعداد النظري المفهومي، فما ينطبق على الكائنات الإنسانية، ينطبق على المدارس الأدبية، أي يتم التعريف من خلال السلب مع أمثلة مضادة لمدارس غير متشكلة بصورة فعلية.

يرى الكاتب من خلال عرضه المنهجي للمصطلحات وسياقاتها، أن من الطبيعي أي حركة أدبية أو مدرسة أو تيار، لا يحقق على نحو كامل مختلف الشروط المُعبر عنها، إذ ثمة ممرات إجبارية من أجل المساعدة في التحديد، ومن هنا ستتواتر فصول كتابه من أجل تقديم أداة بسيطة وتوليفية، من أجل المساعدة في كشف الحركات الكبيرة في الأدب الفرنسي ودراستها، انطلاقاً من العصر الوسيط الذي لا يعرف مفهوم الحركة الأدبية، لكنه لا يجهل ما يمكن تسميته بالأدب، وسترتبط هذه الحقبة بمفه وم التروبادور، أي الشعراء الموسيقيين رواد الشعر الغنائي، الذين يشكلون طبقات اجتماعية متباينة، فضلاً عن موضوعات أغانيهم الحب- بوصفه أعظم اكتشافات شعراء التروبادور، ومروراً بالقرن السادس عشر وولادة حركة البلياد، التي يبدو تأريخها سهلاً، فهي أقرب إلى التجمع الشعري، وبما يعني وصفهم كأسطورة أكثر مما هي مؤسسة، وتياراً أدبياً أكثر خصوبة في القرن الثالث عشر الفرنسي، وما يمكن استخلاصه من مبادئ جمالية وإنجازات أدبية في ضوء متطلبات الشعر والدفاع عن اللغة الفرنسية بوصفها ضحية هيمنة اللغة جمالية ومنافسة الشعر الجديد للقديم.

لعل السؤال بصدد الحركة الإنسانية، هل يمكن لها أن تُنسب إلى التيارات الأدبية، كما يذهب الكاتب إيف ستالوني إلى القول: «أصبح التاريخ الأدبي على تماس مع تاريخ الأفكار، وهي تتناسب مع العصور الأكثر معاصرة» يذهب —ستالوني— إلى مشكلتها الاصطلاحية ومصادرها وعملها بوصفها حركة « ولا تستطيع الحركة الإنسانية أن توصف بأكثر من كونها روحاً وجدت وحدتها العميقة في

الشعور العام، في إعادة النهوض بالآداب والثقافة»، ليخلص إلى أن الإنسانية إذا لم تكن تياراً أدبياً فإنها اقتحمت مجموع إبداع العصر وأثرت في الكتاب الأكثر شهرة في القرن، من أمثال رابليه ومونتين.

ومن التيارات الأكثر صعوبة في التعريف والإحاطة بها مع ما يسمه الكاتب ب الباروكية، أي الجمائية التي تقوم على الخيال وعلى الحساسية والمبالغة والفوضى، ذهاباً إلى موضوعاتها وأشكالها الباروكية وسماتها وأعمائها وإرثها، ليشير إلى أن حاصل إسهام التيار الباروكي في الأدب قليل إلى حد ما، في مقابل تأثيره في الفنون الأخرى لا سيما الفن المعماري والرسم والموسيقا، ففي سبيل المثال (فيفائدي، وباخ)، هذان الاسمان كانا يتبعان الفن الباروكي، لكن ما يلفت النظر هو تذكير الكاتب بأن «الجمائية الباروكية لم تتحصر في فرنسا فقط، لكنها عبَّرت عن نفسها في بلدان أوروبية كاثوليكية عدة»، ومع إشراقة شمس الكلاسيكية، التعبير المقابل لمصطلح رومانسية في اللغة، يحيلنا هذا التعبير إلى إشكائية تعدد معانيه، فالكلاسيكية كما يذهب الكاتب ليست مدرسة أدبية، لكنها اتجاه جمائي متعال، وضمن هذا المعنى يستبطن الكاتب ما قيل فيها من أنها وصلت إلى «مستوى الأسطورة، لتصوغ أنموذ جاً من الكمال الذي يسعى إلى أن يكون خالداً»، ويلفت الكاتب إلى إثارة البعد الأخلاقي الحاضر في الكلاسيكية، أدب الأفكار والتأمل، الذي اشتهر به بعض الأخلاقيين مثل باسكال، وبوسيه، وبلزاك، وغيرهم من الذين أدانوا في أعمالهم المختلفة عيوب المجتمع المعاصر وهشاشة الشرط الإنساني، ليعرضوا مبادئ أخلاق دون وهم ملون بالتشاؤم.

بمجيء القرن الثامن عشر، نقف عند تساؤل كبير يخص (الأنوار)، أهو تيار أدبي أم حركة فلسفية؟ من خلال ما ذهب إليه الأدباء والفلاسفة، من أمثال كانط، أي الفهم هو شعار الأنوار، لتنضاف إلى سمات العصر الآتي أمكن تسميتها "(المواطنة العالمية)، وهذا الانفتاح، كما يرى الكاتب، على العالم يعبر عن نفسه بطريقتين: دفع الفضول المفكرين والفلاسفة إلى الاستعارة أو تجاوز الحدود، وثمة طريقة أخرى للانفتاح على العالم تتجلى في الشغف بالرحلات الطويلة.

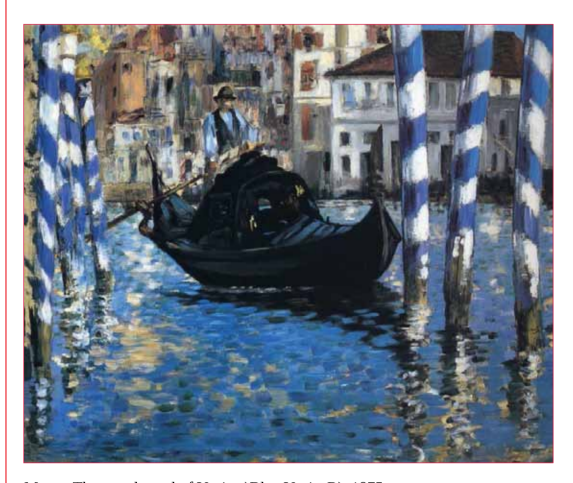
في سياقاتها، تأخذنا كلمة الأنوار إلى عصر الإيمان بالمعرفة الشاملة، وتبنّي الفلاسفة المثل الإنسانية العليا لعصر النهضة، والعمل على فهم الكون وتفسيره بفضل عمل دقيق من الملاحظة والتحليل، وعبوراً إلى الأسس المفهومية للأنوار وعملها ومبادئها الخمسة: العقل، التجربة، الطبيعة، الحساسية، والسعادة، نقف على روح المعارضة التي تميز الأنوار، والتي غزت مختلف الأجناس الأدبية، كما مشروعها الذي أدخل تأثيراً محدداً في الإبداع الأدبي في العصور التالية. بيد أن الرومانسية لن تستقيم إلا بالحديث عمًا قبلها، بوصفها مرحلة أكثر مما هي حركة، مروراً بمكوناتها وموضوعاتها، ليأتي القرن التاسع عشر ويرسخ أركان الرومانسية في ظل السؤال اللافت:أهي تيار أدبي أم حركة فلسفية؟ مع محاولة الإحصاء الدقيق للخيارات الجمالية للمدرسة الرومانسية واستخلاص بعض سماتها، في التاريخ والمسرح والشعر والغنائية والملحمية، ليؤكد الكاتب أن الرومانسية أصبحت نداً للكلاسيكية وطبقة جمالية ونفسية تجاوزت العصر الذي تأسّست فيه كي تنشر في الإنتاج الأدبي كله.

ومن الرومانسية إلى البرناسية، بسنواتها العظيمة، وتراجعها وشعريتها، وصولاً إلى الواقعية التي يعارض تعبيرها تعبير المثالية، الذي يشكل معه ثنائية ضدية، إلى الطبيعية المرتبطة عضوياً بالواقعية، إلى أصول المدرسة الرمزية وولادة حركتها وجمالياتها، وجملة من الحركات التي فتحت باب التجديد أمام اللغة البروفانسية، مثل الفيليبريج. وعند السريالية التي ظهرت كحركة أدبية حقيقية، نستعيد تأثيرها الشعري والجمالي ومصادرها البعيدة وتأريخها، بوصفها طريقة من طرائق الإبداع وتنشيط الخيال، وأولوية الحرية الفنية، إلى المدارس الشعرية الثلاث في القرن العشرين (الإجماعية، التخييلية، روشفور)، وقوفاً عند الوجودية بوصفها حركة فلسفية بتوجهاتها الكبرى وأشكالها الأدبية. فيما يخصص الكاتب فصله الأخير للحديث عن الرواية الجديدة والمسرح الجديد، انطلاقاً من السياقين التاريخي والفكري، وحسبانه أن الرواية الجديدة حركة أدبية أكثر مما هي مدرسة، تعضيداً لعناصرها الجمالية وأعلامها ومبدعيها الممثلين لها من أمثال آلان روب غريبه، وميشيل بوتور، ونتالي ساروت، ومارغريت دوراس وغيرهم.

في المسرح الجديد، يذهب إلى ثوابت تتقاطع مع اتجاهات الرواية الجديدة، ليقول: «الرواية الجديدة كان تطورها معاصراً وقريباً من المسرح الجديد، مع ذلك استطاع البحث الروائي أن يفتح على أعمال مدفونة وغير مقروءة، منغلقة على طبيعتها التجريبية، وملحقة بالنظرية والشكل بصورة تعسفية، وصولاً إلى فلسفة الأوليبو، التي تسبر الوسائل التي تسمح بالبقاء دائماً في حالة إلهام وفي وضع الإنتاج.

في رحلة التيارات والمدارس قدّم الكاتب صورة حية غوصاً في تاريخها في الماضي، ليؤكد أن النص المكتوب أصبح، بعيداً عن التغيرات والتقلبات والثورات وردات الفعل والتراجع، عملاً أدبياً متجاوزاً العصور بفضل الفن.

تضيف ترجمة هذا الكتاب إلى الذائقة والثقافة العربية، ولا سيما النقدية، جانباً معرفياً تخصصياً يرتقي بالقارئ ويثير فكره ويحفزه على البحث عن النصوص الأدبية نفسها، إذ الترجمة بهذا المعنى، وبجهد الأستاذ الدكتور غسان بديع السيد، وانطلاقاً من المشروع الوطني للترجمة، الذي تضطلع به الهيئة العامة السورية للكتاب لخلق جسور مثاقفة واعية كضرورة معرفية وأخلاقية وحضارية، هي استثارة للوعي النقدي الأدبي لإنتاج تعبر به، إلى الحداثة العالمية، على الرغم من أن كتباً كثيرة وضعت في هذا الاتجاه على تباين ترجماتها، لكن اللافت في ترجمة (كتاب المدارس والتيارات الأدبية) هو المنهج المضبوط والأغنى تفصيلاً وتوثيقاً بجهد نوعي قام على استثمار مرجعيات الكتاب تلخيصاً وتكثيفاً، ليشكل قيمة مضافة في فضاء ترجمة تحايث النقد والإبداع، وترتقي بالثقافتين الابداعية والنقدية. ◘



Manet, The grand canal of Venice )Blue VeniceR), 1875



## اصدارات عالمية في دراسات الترجمة

إعداد وتقديم: مديرة التحرير

#### أعداء المترجم

المؤلَّفة: Amelia Perez de Villar

لغة الكتاب: الإسبانية

دار النشر: FORCOLA Editiones



لطالما اتُّهم المترجمون تاريخياً بأنَّهم خونة، وإذ أرسل غوته المحرِّرين إلى الجحيم لأنَّهم في نظره أبناء الشيطان، فقد كان نصيب المترجمين الجحيم الأسوأ، وهو نسيانهم كليّاً.

تناقش الكاتبة والمؤلفة، إميليا بيريز دي بيلار، في هذا الكتاب المهم والمثير للجدل فكرة غاية في الأهميَّة: كيف أنَّ الترجمة مهنة تحتاج إلى حرفيَّة عالية ولها أعداء، ومنهم الثناء والتوبيخ.

تدرس المؤلِّفة هذه الفكرة بحرفيَّة عالية مبتعدة عن التقعّر في أسلوبها دون التخلّي عن جدّيَّة الأسلوب، إن اقتضى الأمر، لتشرح للقارئ عن مهنة الترجمة وحساسيتها، وبأنَّها لا تناسب هؤلاء المتخرّجين أصحاب الشهادات والإجازات الأكاديميَّة، الذين اعتادوا استعمال القواميس والمعاجم القاصرة عن بلوغ الهدف المنشود، وإنَّما هي مهنة أولئك الذين لديهم شغف وعشق للطيران والتحليق في سماء الجمل والمفردات والتراكيب اللغويَّة بين اللغات، أولئك الذين يعلمون حقّ العلم أنَّ الترجمة مرتبطة وملتحمة مع الثقافة والخبرة والمعرفة، وكذلك الموهبة.

## عندما تصبح الترجمة رقميَّة (دراسات إفراديَّة وتأمَّلات نقديَّة)

المؤلّفون:

Rene Desjardins

Claire Larsonneur

Philippe Lacour

لغة الكتاب: الإنكليزيَّة

دار النشر: Palgrave macmillan



تدرس فصول الكتاب جوانب مختلفة من عالم الرقميَّات (الديجتال) بما في ذلك كيفيّة استخدام المترجمين الأدوات الرقميَّة ولماذا يستخدمونها؟ وبماذا تخدمهم هذه المهارات في دراساتهم وأبحاثهم. كذلك تسلُّط فصول الكتاب أيضاً الضوء على تأثير العالم الرقميّ في نظرتنا إلى الترجمة وتلقّينا العلوم الإنسانيّة عبر وسائل التواصل الإلكترونيّ وعالم الرقمنة.

أضف إلى أنَّ المؤلَّفين يعطون مجالاً كبيراً لمختلف الأبحاث الأكاديميَّة والمهنيَّة، مع تمثيل وحضور جليّ لمختلف البلدان، مثل: هونغ كونغ، كوريا الجنوبيَّة، اليابان، فرنسا، الجزائر، البرازيل، المملكة المتحدة...

سيكون هذا الكتاب محور اهتمام الكثير من المترجمين والمهتمّين الأكاديميين والمهنيين في وقتنا الحاضر.

#### مشكلات اللسانيَّات في الترجمة

مؤلّف الكتاب: جان كلود شوفاليه و مارى فرانس دولبور

لغة الكتاب: الفرنسيَّة

دار النشر: L'Harmattan

خذ كتاباً مؤلُّفاً بلغة من إحدى لغات أوروبا الغربيَّة وقارنه بعشرة أو خمسة عشر أو حتّى عشرين مؤلَّفاً مكتوباً ومترجماً من بلدان أوروبا نفسها، فكما ستجد نماذج وأشكالًا في البلاغة فستقرأ أيضاً نماذج عدَّة في الترجمات.

هذا الكتاب يناقش هذه الأشكال المحكومة بما يسمّى (هكذا تترجم وتُقال).

إنَّ المترجم سيمسك بالكلمات والمفردات لينقل النصوص إلى العالم، كلُّ

حسب رؤيته وفهمه للنصّ، وما يشعر به، ولا يُلام المترجم في ذلك لأنَّ المجتمع حدَّد له مسبقاً بعض هذه التراكيب والصيغ اللغويَّة. 🔼



# الأيام العالمية آليات عمك ثقافي مجربة

حسام الديث خضور

كثيراً ما يردد بعضنا، وأنا من هـؤلاء، غالباً نعرف ما نريد، لكننا نجهل آليات إنجازه. هذه المسألة تؤرقني حقاً. وقد خلصت، بتأملي وتفكيري الدائم في هذه المسألة، إلى أنه يمكن للأيام العالمية، التي أقرتها الأمم المتحدة (ونحن دولة عضو فيها)، أن تكون آليات عمل تحرك الركود في بعض المفاصل الثقافية التي تعاني ممًّا يشبه الشلل.

احتفل شعراؤنا في 21 آذار الماضي بيوم الشعر العالمي في ندوات كرروا فيها قصائدهم في العاصمة والمحافظات. لكن أحداً لم يتحدث في اليـوم نفسه، 21 آذار، عن اليوم العالمي للقضاء على التمييز العنصري وهذا ما نعاني منه، أقله في فلسطين المحتلة. ولم يتحدث أحد أيضاً، في اليوم نفسه، 21 آذار، عن الغابات وأهميتها الوطنية والعالمية والبيئية على الرغم من الجـرح الذي أورثته حرائقها العام الماضي. ولـم يحتفل كتـاب القصة القصيـرة والمؤسسات الثقافية بيـوم القصة القصيرة العالميي في 14 شباط الماضي. ولم يتحدث مفكرونا وباحثونا عن العدالة الاجتماعية في اليوم العالمي للعدالة الاجتماعية في 10 شبـاط أيضاً، والكفاح في سبيل العدالة الاجتماعية أحد محـركات التقدم الإنساني تاريخياً. القائمة تطول، وقد أشرت أدناه إلى الكثير منها لتكون عنوانات لنشاطات ثقافية ترعاها وزارة الثقافة والمؤسسات المعنيـة الأخرى: وزارة الإعـلام، وزارة الإدارة المحلية، وزارة التربيـة، الجامعات، اتحاد الكتاب العرب، مجمع اللغة العربية، وغيرها.

<sup>🍙</sup> كاتب ومترجم سوري.

طبيعي أن تتصدر وزارة الثقافة المشهد وتنسق العمل الوطني الجماعي وترعاه. كما تفعل من خلال الهيئة العامة السورية للكتاب، في سبيل المثال، في يوم الترجمة العالمي في 30 أيلول من كل عام؛ إذ ترعى الندوة الوطنية للترجمة، التي غدت أحد المعالم في المشهد الثقافي الوطني على مدى السنوات الست الماضية.

وإذا أخذنا الندوة الوطنية للترجمة مثالاً، في الهيئة العامة السورية للكتاب، يمكن لوزارة الثقافة أن تبني عليه ما يمكن أن نسميه الأيام الثقافية. تحددها وتنفذها إدارة مركزية ذات هم ثقافي، وخبرة في العمل الثقافي.

يمكن للأيام الثقافية أن تكون هي عينها آلية لتحريك العمل الثقافي، ولا سيما الجانب الفكري منه. هذا الجانب الذي يشهد عطالة غير مسبوقة.

بعض الأيام العالمية التي أقرتها الأمم المتحدة:

| اليوم | العالمي للتعليم                                 |
|-------|-------------------------------------------------|
| =     | = <sup>(1)</sup> للقصة القصيرة                  |
| =     | = للعدالة الاجتماعية                            |
| =     | = للغة الأم                                     |
| =     | = للمرأة                                        |
| =     | = للقضاء على التمييز العنصري                    |
| =     | = للشعر                                         |
| =     | = للغابات                                       |
| =     | = للمياه                                        |
| =     | = لإحياء ذكرى ضحايا الرق وتجارة الرقيق عبر الأط |
| =     | = للتوعية بمرض التوحد                           |
| =     | = للتوعية بخطر الألغام                          |
| =     | = للضمير                                        |
| =     | = للإبداع والابتكار                             |
| =     | = لأمنا الأرض                                   |
|       |                                                 |

<sup>1)</sup> علامتا المساواة تعنيان اليوم العالمي.

```
= للكتاب وحقوق المؤلف
                                     4 /23

    التنوع الثقافي من أجل الحوار والتنمية

                                 5 /21
                    = = للبيئة
                                     6/5
          = = لمكافحة عمل الأطفال
                                     6/12
       = = لمكافحة التصحر والجفاف
                                     6/17
                  = = للاجئين
                                 6 /20
                   = = للسكان
                                 7 /11
            = = للمساواة في الأجر
                                 9 /18
                   = = للسلام
                                 9 /21
                   = = للترجمة
                                   9 /30
   = = الرواية العربية - ليس يوماً عالمياً
                                     10 /12
                    = = للتسامح
                                     11 /16
                   = = للفلسفة
                                   11 /18
              = = لمكافحة الفساد
                                    12 /9
              = = لحقوق الإنسان
                                 12 /10
                = = للغة العربية
                                   12 /18
               = = للمهاجرين 🗖
                                 12 /18
```



Manet, The Garden, 1882